Kirchenbindung und die Zukunft der Kirche
Gerald Kretzschmar

Als empirisches Phdnomen befindet sich die Kirche in historischer Sicht von Anfang an in
einem fortwidhrenden Prozess des Wandels. Schon in urchristlicher Zeit standen die Menschen,
die zum Glauben an Jesus Christus gegkommen waren und diesen zusammen mit anderen leben
und praktizieren wollten, vor der Aufgabe, passende Organisationsformen zur Pflege des
eigenen und des gemeinsamen Glaubens zu finden. Diese Organisationsformen waren von Ort
zu Ort verschieden und nahmen auf dem Weg durch die Zeit ganz unterschiedliche Gestalt an.
Herausgebildet haben sich im Laufe der Geschichte Gemeinschaften, Gemeinden und Kirchen.
Und das orts- und zeitgebunden auf vielfiltige Weise.

Kurz gesagt: Wo der Glaube von Menschen gelebt wird, sei es in kleinteiligen sozialen
Formationen oder in groBen Kirchen, bleibt er auch in seinen Organisationsformen so
vielgestaltig und dynamisch wie das Leben selbst. Die immer gleichen Sozial- und
Organisationsformen des christlichen Glaubens, von denen man ernsthaft behaupten konnte
»So war es schon immer und so wird es auch immer bleiben« gibt es nicht.

1. Relevanzverlust der Rechtsform
Kirchenmitgliedschaft

Der konkrete Anlass, warum wir uns hier und heute, warum sich aber auch landauf, landab
ganz viele Menschen mit den Organisationsformen der Kirche befassen, ist die nun schon lange
andauernde negative Entwicklung bei den Zahlen zur Kirchenmitgliedschaft. Im Jahr 2019 hat
die sogenannte Freiburger Studie die Dramatik dieser Entwicklung sehr klar und deutlich vor
Augen gefiihrt. Bernd Raffelhiischen, Direktor des Forschungszentrums Generationenvertriage
der Universitit Freiburg und wissenschaftlicher Projektleiter der Studie, fasst das Ergebnis der
Hochrechnung wie folgt zusammen: »Die Mitgliederzahl der evangelischen Kirche wird sich
bis zum Jahr 2060 in etwa halbiert haben« (5). Dabei sei der Riickgang der Mitgliederzahlen
knapp zur Hilfte auf den demografischen Wandel zuriickzufiihren, die andere Hilfte dagegen
auf kirchenspezifische Faktoren wie zum Beispiel das Tauf-, Austritts- und
Aufnahmeverhalten (vgl. ebd.).

Fiir eine Kirche, deren 6konomische Basis, aber auch deren organisatorische Strukturen und
der grofite Teil alltdglicher Praxisvollziige von der Rechtsform der Kirchenmitgliedschaft
getragen und geprédgt werden, muss die Hochrechnung aus Freiburg alarmierend sein. Das ist
umso mehr der Fall, als man sich vor Augen fiihrt, dass der Kirche hinsichtlich konkreter
Handlungsoptionen gegen die prognostizierte Entwicklung weitgehend die Hénde gebunden
sind. So entzieht sich die demografische Entwicklung der Bevolkerung ohnehin von
vornherein jeder Beeinflussbarkeit seitens der Kirche. Aber auch in Bezug auf
kirchenspezifische Faktoren zeichnet sich an keiner Stelle ab, was die Kirche realistisch fiir
eine Konsolidierung der Mitgliederzahlen tun konnte. Der Kirchenaustritt auf einem
zahlenmiBig sehr hohen Niveau hat sich in den vergangenen Jahrzehnten von einem
punktuellen oder zeitlich befristeten zu einem kontinuierlichen Phinomen gewandelt. Die
alljdhrlich massenhafte Beendigung der Kirchenmitgliedschaft durch den Kirchenaustritt ist
faktisch zu einem Strukturmerkmal der evangelischen Kirche geworden.

Ein Detailbefund der Freiburger Studie, der auf eine langfristige strukturelle Verstetigung
des Kirchenaustritts auf zahlenmifBig sehr hohem Niveau hinweist, ist die Austrittshiufigkeit
der jungen Erwachsenen. Die Studie stellt fest: »Bis zum 31. Lebensjahr treten 30 Prozent der
getauften Minner und 22 Prozent der getauften Frauen aus der evangelischen Kirche aus. Weil
in dieser Lebensphase junge Familien Kinder bekommen, wirkt sich das auf die Taufzahl aus«
(10). Zugespitzt formuliert heilit das: Aus der Gruppe junger Erwachsener beendet von jedem
Jahrgang ungefihr ein Viertel die Mitgliedschaft in der evangelischen Kirche durch den
Kirchenaustritt. Und das mit weitreichenden Konsequenzen in die kommende Generation



hinein — schlieBlich ist es hinsichtlich der Frage, ob ein Kind getauft wird oder nicht, sehr
bedeutsam, ob mindestens ein Elternteil Kirchenmitglied ist oder nicht.

2. Handlungsperspektiven

Was heifit das nun fiir den weiteren Weg der Kirche, d.h. die Landeskirchen in der
Bundesrepublik Deutschland, bei denen von der Okonomischen Basis bis hin zur
Selbsteinschidtzung der grundsitzlichen gesellschaftlichen Relevanz nahezu alles von der Zahl
der Kirchenmitglieder abhiingt? Ein erster wichtiger Hinweis auf eine Handlungsoption findet
sich in der Freiburger Studie selbst. So appelliert Bernd Raffelhiischen: »In diesem Sinn
ermutige ich dazu, unsere Ergebnisse nicht als Untergangsprophetie zu lesen, sondern nach
Zusammenhingen zu suchen, auf die Einfluss genommen werden kann. Hier liegt eine echte
Generationenaufgabe. Und das meine ich durchaus auch positiv. Denn unsere Analyse macht
deutlich, dass die Kirche gerade in den kommenden zwei Jahrzehnten weiterhin iiber
Ressourcen zur Umgestaltung verfiigt« (5). Es besteht also Handlungsspielraum, der — und das
ist auch eine der Grundintentionen des vorliegenden Bandes — genutzt werden sollte. In seinem
Appell empfiehlt Bernd Raffelhiischen die Suche nach beeinflussbaren Zusammenhingen und
einer Umgestaltung. Doch um welche Zusammenhiénge und Formen der Umgestaltung konnte
es sich dabei konkret handeln?

2.1 Problematisierung der neueren Kirchenreformimpulse

Man konnte jetzt in einer Art Zeitreise zum Beispiel in das Jahr 1995' zuriickkehren und
schauen, welche kirchenreformerischen Impulse und MaB3nahmen es seitdem gegeben hat. Man
konnte fragen: Welche von ihnen haben etwas gebracht, welche dagegen eher wenig oder
nichts? Einmal davon abgesehen, dass sich die konkreten Effekte solcher Impulse und
MaBnahmen nicht messen und rekonstruieren lassen, setzt ein resiimierend bilanzierender
Schritt schon deshalb an der falschen Stelle an, da, so der Befund der Freiburger Studie, all
das nicht dazu gefiihrt hat, die Kirchenmitgliedschaft in quantitativer Hinsicht zu
konsolidieren. Als inspirierende Quelle fiir Prozesse der Umgestaltung des kirchlichen Lebens
und seiner Organisationsformen scheiden die Impulse und Mallnahmen der vergangenen
Jahrzehnte somit aus.

2.2 Relativierung der Rechtsform Kirchenmitgliedschaft

Die Art und Weise, in der ich iiber Optionen der Umgestaltung und des Auffindens kirchlich
beeinflussbarer Zusammenhinge nachdenken mochte, zielt somit erst einmal nicht auf
konkrete MaBnahmen. Stattdessen frage ich zunédchst einmal nach den blinden Flecken, die die
exklusive Fixierung auf das Rechtskonstrukt Kirchenmitgliedschaft aufweist. Was sagt der
Blick auf die Kirchenmitgliedschaft, wenn es um eine Einschitzung der gegenwirtigen und
kiinftigen Bedeutung der Kirche im Leben der Menschen und der Gesellschaft insgesamt geht?
Erst die Kldrung dieser Frage ermoglicht es, gezielt in den Blick zu nehmen, wo neue
Sichtweisen auf das kirchliche Leben und Selbstverstindnis liegen kdnnen.

1 An dieser Stelle ein paar Schlagworte — gleichsam als Assoziationsraum und ohne den Anspruch
auf Vollstandigkeit: Evangelisches Minchenprogramm (1995), EKD-Text »Das Evangelium unter die Leute

bringen« (1999), EKD-Initiative »Briicken bauen«, Alpha-Kurse und weitere Glaubenskursinitiativen um
das Jahr 2000, Kircheneintrittskampagnen in den 10er Jahren sowie schlieflich der EKD-Reformprozess
mit dem Startpunkt durch das Imulspapier »Kirche der Freiheit (2006).



2.2.1 Kaum handlungsorientierende Spezifik der Rechtsform Kirchenmitgliedschaft

Das grofite Problem, das eine exklusive Fixierung auf die Kirchenmitgliedschaft mit sich
bringt, ist die Tatsache, dass Kirchenmitgliedschaft so etwas wie eine Rahmenkategorie
darstellt. Greifbar an diesem Rahmen ist die Dokumentation der Mitgliedschaft in der Kirche
und die damit einhergehende Zahlung der Kirchensteuer — sofern ein
einkommenssteuerpflichtiges Gehalt oder Einkiinfte aus Kapitalvermdgen bezogen werden.
Nicht greifbar ist jedoch, wie die Kirchenmitgliedschaft abgesehen von der
Mitgliedschaftsbekundung und der finanziellen Unterstiitzung der Kirche weiter gefiillt wird.
Sowohl auf der Einstellungs- als auch auf der Handlungsebene bietet eine gesellschaftliche
GroBorganisation wie die evangelische Kirche eine Vielzahl an Mboglichkeiten, das je
individuelle Verhiltnis zu ihr zu gestalten. Was genau ist den Menschen wichtig an der Kirche?
Welche von der Kirche vertretenen Inhalte sprechen sie an? Welche Veranstaltungen und
andere Formen der Beziehungspflege sind von Interesse? Uber all das sagt die
Rahmenkategorie Kirchenmitgliedschaft nichts. Konkrete Antworten auf die gestellten Fragen
erhédlt man erst, wenn man auf die individuelle Ebene wechselt und Einzelpersonen danach
fragt, was ihnen im Zusammenhang mit der Kirchenmitgliedschaft jeweils wichtig ist.

Auf den Punkt gebracht bedeutet das: Die Kategorie Kirchenmitgliedschaft ist in hohem
MaB unspezifisch. Thr blinder Fleck besteht darin, dass auler dem Rahmen alle weiteren
Konturen des Verhiltnisses, in dem Menschen zur Kirche stehen (k6nnen), nicht sichtbar sind.
Auch wenn es befremdlich klingen mag, die Zahlen der Mitglieder und die Zahlen der
Ausgetretenen sagen letztlich nicht sehr viel iiber die tatsidchliche Relevanz aus, die die Kirche
im Leben der Menschen und damit auch in der Gesellschaft spielt. Abgesehen natiirlich von
der Information dariiber, wie viele Menschen bereit sind, das kirchliche Leben durch die
Zahlung der Kirchensteuer zu unterstiitzen — und wie viele Menschen nicht mehr dazu bereit
sind.

2.2.2 Die Hochschwelligkeit des der Rechtsform Kirchenmitgliedschaft zugrundeliegenden
Kirchenbindungsmodells

Wer etwas iiber die tatsichliche Relevanz erfahren mochte, die die Kirche auf der Ebene der
Individuen und gesamtgesellschaftlich tatsichlich spielt, muss herausfinden, was von all dem,
wofiir die Kirche steht und was sie tut, fiir die Menschen bedeutsam ist. Was 19st eine Resonanz
aus? Eine Form von Interesse? Eine wie auch immer geartete Form positiver, wertschétzender
Zurkenntnisnahme? Schlicht: Wie positionieren sich die Menschen grundsitzlich zur Kirche?
Der Ansatz bei diesen Fragestellungen hat einen groBlen Vorteil gegeniiberiiber einer
exklusiven Fokussierung auf das Rechtskonstrukt der Kirchenmitgliedschaft. Dieser Vorteil
wird schnell greifbar, wenn man sich das implizite Kirchenbindungsmodell vergegenwairtigt,
das mit der Rechtsform der Kirchenmitgliedschaft einhergeht.

Das Kirchenbindungsmodell der Kirchenmitgliedschaft ist sehr hochschwellig. Die
Tatsache, dass durch die Zahlung der Kirchensteuer als Konsequenz der Kirchenmitgliedschaft
alle Aktivitdten der Kirche finanziert werden, setzt eine Kontur von Kirchenbindung voraus,
die grundsitzlich alle kirchlichen Aktivititen zumindest fiir so bedeutsam hélt, das Menschen
bereit sind, dieses Komplettpaket kirchlicher Aktivititen finanziell zu unterstiitzen. Auch
wenn Menschen auf der individuellen Ebene hinsichtlich dessen, was ihnen an der Kirche
wichtig ist, natiirlich je eigene Priferenzen haben, setzt das Kirchenbindungsmodell der
Rechtsform Kirchenmitgliedschaft voraus, dass auch alles, was fiir Menschen weniger wichtig
oder auch vollig unwichtig ist, zumindest immer noch als etwas wahrgenommen wird, wofiir
man bereit ist Geld auszugeben. Letztlich setzt das Kirchenbindungsmodell der
Kirchenmitgliedschaft sogar voraus, das Menschen kirchliche Aktivitdten oder Einrichtungen



finanzieren, die sie dezidiert ablehnen. Nicht mehr und nicht weniger ist der Anspruch dieses
Kirchenbindungsmodells — und genau dieser Anspruch macht seinen hochschwelligen
Charakter aus.

Aus kirchentheoretischer Sicht kann, angeregt von der Freiburger Studie, davon
ausgegangen werden, dass das hochschwellige Bindungsmodell der Rechtsform
Kirchenmitgliedschaft in einer modernen Gesellschaft fiir immer weniger Menschen
praktikabel ist. Menschen wihlen heute bewusst aus, wofiir sie Interesse aufbringen, wofiir sie
Zeit investieren, was fiir sie relevant ist und vor allem, wofiir sie Geld ausgeben. So kritisch
man das auch sehen mag, man wird realistisch feststellen miissen, dass ein dkonomisch
basiertes Kosten-Nutzen-Denken der handlungsleitende Regulierungsmechanismus moderner
Gesellschaften par excellence ist. Die Idee, dass Menschen mit einer Pauschalzahlung wie zum
Beispiel der Kirchensteuer en bloc eine gesellschaftliche GroBorganisation finanzieren, die
eine Vielzahl ganz unterschiedlicher Ankniipfungspunkte auf der inhaltlichen Ebene genauso
wie auf der Ebene konkreter Veranstaltungsformate bietet, ist mit einem
moderngesellschaftlichen Kosten-Nutzen-Denken kaum noch vereinbar. Junge Erwachsene,
aber auch andere, so zeigt es nicht zuletzt die Freiburger Studie, sehen das so und beenden auf
dem Weg des Kirchenaustritts die pauschale Finanzierung einer Vielzahl von Aktivitdten, die
fiir sie keine Bedeutung haben und die sie auch nicht nutzen. Das Kirchenbindungsmodell der
Rechtsform Kirchenmitgliedschaft erweist sich an dieser Stelle als deutlich zu hochschwellig.
Die Hinweise kirchenleitender Personlichkeiten, das Kirchenmitgliedschafts- und
Kirchensteuersystem basiere auf einem Solidaritdtsgedanken, bei dem es darum gehe, wichtige
kirchliche Handlungsfelder zu unterstiitzen, auch wenn man deren Leistungen gerade nicht
nutze, verfingt unter den gegebenen gesellschaftlichen Bedingungen immer seltener.

2.2.3 Kirchenbindung als Leitkategorie fiir die Kirchenreform — ein Lésungsvorschlag

Die Empfehlung Bernd Raffelhiischens, die in den kommenden Jahren noch guten
o0konomischen Bedingungen der Kirche zu nutzen, um das Verhiltnis, in dem die Menschen
zur Kirche stehen, sowie mogliche MaBnahmen der Umgestaltung kirchlicher
Organisationsformen zu bedenken, sollte aus den bisher genannten Griinden nicht der Absicht
folgen, die Rechtsform Kirchenmitgliedschaft in der bislang vertrauten Form zu konsolidieren.
Wire dies der Fall, wiirde die Kirche in einem Bereich agieren, der sich faktisch in weiten
Teilen der Beeinflussbarkeit durch kirchliche Organisationen entzieht.

Erfolgversprechender ist meiner Meinung nach dagegen die sorgfiltige und prizise
Wahrnehmung des Verhiltnisses, in dem die Menschen auf ihre je individuelle Weise zur
Kirche stehen. Damit riickt der Begriff und das Phidnomen der Kirchenbindung in den
Mittelpunkt der Aufmerksamkeit. Im Unterschied zu der Kategorie Kirchenmitgliedschaft
bietet der Blick auf die Kirchenbindung die Moglichkeit zu sehen, was genau den Menschen
an der Kirche wichtig ist und was nicht. Konkrete Konturen des Interesses, der Bedeutsamkeit,
der Teilhabe und Teilnahme in Bezug auf alles, wofiir die Kirche steht und was sie anbietet,
werden greifbar. Erst wenn dieses Mafl an Konkretion in Bezug auf die Wahrnehmung des
Verhiltnisses, in dem die Menschen zur Kirche stehen, gegeben ist, haben kirchliche
Organisationen die Moglichkeit, beeinflussbare Zusammenhinge zu identifizieren, um so iiber
MaBnehmen der (Um-)Gestaltung des kirchlichen Lebens nachzudenken.

Neben der Konkretion, die die Kategorie der Kirchenbindung hinsichtlich des
Kirchenverhiltnisses der Menschen mit sich bringt, sei noch auf einen weiteren Vorteil
hingewiesen. So bietet die Arbeit mit der Kategorie Kirchenbindung die Mdglichkeit, das
Kirchenverhiltnis grundsétzlich aller Menschen im Blick zu behalten — seien sie nun Mitglied
in der Kirche oder nicht. Gerade in einer Situation, in der die Kategorie der
Kirchenmitgliedschaft immer weniger iiber das faktische Kirchenverhiltnis der Menschen
aussagt, ist dieser Sachverhalt wichtig.

So ist zum Beispiel in Bezug auf Menschen, die aus der Kirche ausgetreten sind, davon
auszugehen, dass sie auch nach ihrem Austritt ein Verhiltnis zur Kirche haben. Das ist zwar



keines mehr, das die Aufrechterhaltung der Kirchenmitgliedschaft rechtfertigt. Trotzdem
diirfte es in den meisten Fillen ein Bild von der Kirche sein, in dem als negativ oder personlich
irrelevant Empfundenes neben Aspekten zum Stehen kommt, die als durchaus positiv und
wichtig angesehen werden. Das Ineinander von Negativem, Irrelevantem, Positivem und
Wichtigem ist iibrigens auch gegeben, wenn Menschen ihr Verhiltnis zur Kirche im Modus
der Kirchenmitgliedschaft pflegen.

Aber auch Menschen, die nie Mitglied in der Kirche waren, diirften ein spezifisches Bild
von Kirche vor Augen haben und — zumindest auf der Ebene wissenschaftlich-analytischer
Operationalisierung — so etwas wie ein Verhiltnis zur Kirche aufweisen. Bedingt ist das durch
die gesellschaftliche und kulturelle Pridsenz der Kirche, die diverse Formen der
Aufmerksamkeit, der Resonanz und des Interesses auslost. Dazu lieBen sich viele Beispiele
nennen. Exemplarisch seien das Interesse fiir Kirchengebidude genannt, die Wahrnehmung
kirchlicher AuBerungen in der Offentlichkeit, der Kontakt und die Nutzung sozialdiakonischer
kirchlicher Einrichtungen, der Besuch kirchenmusikalischer Veranstaltungen und die Nutzung
kirchlicher Bildungsangebote wie z.B. der Besuch des evangelischen Religionsunterrichts in
der Schule durch konfessionslose Kinder oder durch Kinder, die anderen Religionen
angehoren. Bei all dem sollte klar sein: Die erwihnten Formen des Interesses, der
Aufmerksamkeit und Resonanz sind nicht der Art, dass sie in die Kirchenmitgliedschaft
miinden wiirden. Aber als Phidnomene, die etwas iiber die gesellschaftliche Wahrnehmung der
Kirche aussagen, sollten sie durchaus zur Kenntnis genommen werden. SchlieBlich liegen hier
die Ausgangspunkte fiir die strukturelle und organisatorische Gestaltung des kirchlichen
Lebens jenseits des Dbislang herrschenden exklusiv — mitgliedschaftsrechtlichen
Organisationsprinzips.

3. Kirchenbindung und Kirchenmitgliedschaft nicht gegeneinander ausspielen —
Eine prizisierende Klarstellung

Gegebenenfalls lassen die bisherigen Ausfithrungen den Eindruck entstehen, als wiirde hier
fiir die Abschaffung des Kirchenmitgliedschaftsprinzips pladiert. Das wire ein
Missverstiandnis. Tatsdchlich verhilt es sich so, dass hier das Phinomen kontinuierlich hoher
Kirchenaustrittszahlen als strukturelles Merkmal des kirchlichen Lebens in der
Bundesrepublik Deutschland wahrgenommen und dariiber nachgedacht wird, wie die Kirche
damit umgehen sollte. Die Perspektive, die ich in die Uberlegungen zur Zukunft der Kirche
einspielen mochte, geht von einem graduellen Verhéltnis zwischen dem etablierten System der
Kirchenmitgliedschaft einerseits und einer viel stirkeren Beachtung faktischer Phdnomene der
Kirchenbindung aus.

4. Konsequenzen und Handlungsoptionen
4.1. Bisher unterbreitete Konsequenzen - Kein Durchdringen zum Kern des Problems

Die praktischen Konsequenzen, die im zeitlichen Nahkontext in Bezug auf die Ergebnisse der
Freiburger Studie formuliert wurden, haben eines gemeinsam: Sie nehmen das Problem
dauerhaft hoher Kirchenaustrittszahlen ausschlieBlich im Kontext der gegebenen kirchlichen
Organisationsstrukturen  mit dem  herkdmmlichen  Kirchenmitgliedschafts-  und
Kirchensteuersystem als Basis wahr und rekurrieren auch hinsichtlich mdoglicher
Problemldsungsvorschlige auf Gedanken, die innerhalb des gegebenen Systems nun schon seit
Jahrzehnten regelmiBig geduBert und in Form praktischer MaBnahmen angewandt werden. Ein
Durchdringen zum Kern des eigentlichen Problems ist erst moglich, so meine These, wenn aus
den Ergebnissen der Freiburger Studie Konsequenzen gezogen werden, die nicht exklusiv auf
die Fortfiihrung des bestehenden Kirchenmitgliedschafts- und Kirchensteuersystems zielen,



sondern auch auf andere Formen der Organisation und Gestaltung des Verhiltnisses, in dem
Menschen zur Kirche stehen konnen.

4.2. Grundlegende Orientierungspunkte fiir das Nachdenken iiber konkrete
Handlungsoptionen

Bevor ich einige konkrete Handlungsoptionen entfalte, die es kirchlichen Organisationen
kiinftig ermoglichen konnen, ergdnzend oder auch alternativ zum gewohnten
Kirchenmitgliedschafts- und Kirchensteuersystem ein Verhiltnis zu den Menschen zu pflegen,
mochte ich schlaglichtartig einige Orientierungspunkte nennen, die fiir die Formulierung
konkreter Handlungsoptionen bedeutsam sind.

4.2.1 Kirchenbindung neu sehen

Ein erster Orientierungspunkt ist ein sachgemifBles Verstdndnis von Kirchenbindung. Hier ist
entscheidend, dass Kirchenbindung ein dynamisches, auf einem Wechselspiel von Distanz und
Niéhe beruhendes Phidnomen ist. Besonders wichtig ist dabei zweierlei. Zum einen ist es
schlicht unmoglich, Kirchenbindung ausschlielich im Modus sozialer Nihe zu verstehen und
zu praktizieren, etwa nach der Devise: Kirchenbindung ist nur da gegeben, wo jemand
dauerhaft und regelmidfig Gottesdienste besucht und an gemeindlichen Veranstaltungen
teilnimmt. Zum anderen ist Kirchenbindung nichts, was erst gegeben ist, wenn Menschen im
Modus personlicher Priasenz an kirchlichen Veranstaltungen teilnehmen. Sie beginnt bereits
vorher auf einer ideellen Ebene, und zwar durch das Interesse von Menschen an bestimmten
Themen, fiir die die Kirche stehen kann. Vor diesem Hintergrund sind die Themen des
diakonischen Handelns, des gottesdienstlichen Lebens und der Vermittlung christlicher Werte
fiir die Pflege und der Gestaltung der Kirchenbindung sehr wichtig. So zeigen es seit nunmehr
fiinf Jahrzehnten die Befunde der Kirchenmitgliedschaftsuntersuchungen der EKD. Dass
letztlich im Umfeld jeder bisher durchgefiihrten Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung diese
und viele andere, klar wahrnehmbaren Konturen der Kirchenbindung nicht unter dem
Gesichtspunkt der inneren Eigenlogik und Stringenz im Sinne einer positiven Verbundenheit
mit der Kirche betrachtet, sondern oftmals als Unbestimmtheit oder Indifferenz abgewertet
wurden, weil sie vermeintlich kirchenoffiziellen Normen nicht entsprechen, kann allenfalls als
Phéanomen eines nicht vorhandenen Willens begriffen werden, kirchliches Handeln auf die
Bediirfnisse der Menschen zu beziehen. Das sollte sich kiinftig dndern.

4.2.2 Sich dem Wandel von Strukturen stellen
Im kirchlichen Leben werden Phidnomene des Wandels hédufig als Krisenerscheinung
behandelt. Werden Wandlungsphidnomene wahrgenommen, folgt in der Regel nahezu
reflexartig die Formulierung von Ideen, mit deren Hilfe die zur Disposition stehenden
Sachverhalte bearbeitet und ein vermeintlicher Optimalzustand wiederhergestellt werden
kann. Dabei wird verkannt, dass diese Phianomene nicht fiir zeitlich befristete Singularitéten,
sondern fiir Strukturen stehen, die fester Bestandteil des kirchlichen Lebens sind. In der Regel
liegen sie gar nicht im Bereich der Beeinflussbarkeit durch kirchliche Organisationen. Sie
konnen somit nicht durch Projekte und Initiativen bearbeitet werden. Vielmehr sind sie als
Strukturen zu realisieren, auf deren Basis kirchliche Praxisformen konzipiert werden miissen.
Das betrifft zum Beispiel das Phinomen des kirchlichen Binnenpluralismus. So stellt nicht
nur die Gesamtheit aller evangelischen Kirchenmitglieder in Deutschland eine plural verfasste
GroBe dar, sondern auch schon der Kreis der Mitglieder einer einzelnen Kirchengemeinde.
Vielfach gab und gibt es die Vorstellung, man konne eine Kirchengemeinde nach dem Vorbild
eines Vereins oder gar einer Art GroBfamilie organisieren. Tatsache ist, dass eine
Kirchengemeinde eine plural verfasste Grofle darstellt, in der eine Vielzahl unterschiedlicher
Lebensstile und dazu gehodrender Kirchenbindungsformen anzutreffen sind. Sie sind weder in



inhaltlicher noch in dsthetischer Hinsicht und auch nicht auf der Ebene konkreter Praxisformen
auf einen Nenner zu bringen. Pluralismus, sozialstrukturelle Grenzen in Bezug auf Milieus,
Lebensstile und Biografieverldufe prigen eine Kirchengemeinde als Handlungs- und
Gestaltungsraum haupt- und ehrenamtlicher Akteure.

Dieser Umstand, ein weiteres Beispiel, hat Folgen fiir einen sachgemifien Umgang mit dem
kirchlichen Verstindnis von Gemeinschaft. Legen Redeweisen wie zum Beispiel von dem
»sonntidglichen Hauptgottesdienst« als »der Mitte der Gemeinde« die Existenz einer
soziologisch gesehen im Grofen und Ganzen homogenen christlichen Gemeinschaft nahe, so
zeigt ein empirisch geschirfter Blick, dass die Kirche im Allgemeinen und eine
Kirchengemeinde im Speziellen unter dem Gesichtspunkt der Vergemeinschaftung ebenfalls
plural verfasste Phinomene sind. Zumindest auf der soziologisch-empirischen Ebene gibt es
Gemeinschaft in der Kirche nur im Plural. Menschen haben ganz unterschiedliche
Vorstellungen davon, was fiir sie Gemeinschaft bedeutet und in wie weit sie sich als Teil der
kirchlichen Gemeinschaft begreifen. Auch das ist kein wie auch immer zu bearbeitendes und
zu korrigierendes Phidnomen, sondern ein Strukturmerkmal, dessen sich kirchliches Handeln
bewusst sein sollte, um es fiir kirchliche Kommunikationsbemiihungen fruchtbar zu machen.

4.3. Konkrete Handlungsoptionen

Die konkreten Handlungsoptionen, die ich nun als Reaktion auf die Befunde der Freiburger
Studie nenne, sind so zu denken, dass sie eingebettet sind in den Prozess eines graduellen
Ubergangs vom bisher bestehenden Kirchenmitgliedschafts- und Kirchensteuersystems hin zu
kirchlichen Organisationsformen, die sowohl das bisherige System umfassen — vielleicht auf
der Basis von 10 Millionen Mitgliedern im Jahr 2060 — als auch neuartige Formen, das
Verhiltnis zwischen den Menschen und kirchlichen Organisationen zu gestalten. Die
folgenden Maflnahmen werden somit nicht kontrastierend als Alternativprogramm zu allem
prasentiert, was bisher in der Kirche in Geltung steht und geschieht, sondern als praktische
Impulse, die den kiinftigen Weg der Kirche als einer Institution im Ubergang auf eine gute und
konstruktive Weise begleiten konnen.

4.3.1 Konsequenter Neuansatz — eine integrale Arbeit mit Kindern, Jugendlichen und jungen
Erwachsenen

Die Freiburger Studie weist darauf hin, dass die Austrittsneigung bei jungen Erwachsenen am
stirksten ausgeprigt ist. Noch einmal zur Erinnerung: Bis zum 31. Lebensjahr verlassen iiber
25 Prozent eines jeden Jahrgangs die evangelische Kirche. Damit wird deutlich, dass fiir einen
groBen Teil der evangelischen jungen Erwachsenen die Relevanzfrage in Bezug auf die
Kirchenmitgliedschaft in ihrer bisherigen Form nicht mehr positiv beantwortet werden kann.
Egal, ob man nun die Strategie verfolgt, moglichst viele Menschen fiir die Aufrechterhaltung
der Kirchenmitgliedschaft zu gewinnen oder auf andere Formen der Beziehungspflege
zwischen den Menschen und kirchlichen Organisationen zielt: Der Befund ist so oder so
beunruhigend, weil nicht nur die Relevanz der Kirchenmitgliedschaft nicht vorhanden ist,
sondern unter Umstinden zusitzlich ungute Erfahrungen mit der Kirche in den ersten drei
Lebensjahrzehnten im Hintergrund der Austrittsentscheidung stehen. Diese Sachlage weist auf
grundsitzliche Problemstellungen in der kirchlichen Arbeit mit Kindern, Jugendlichen und
jungen Erwachsenen und legt die Suche nach einem Neuansatz in der Organisation und dem
Selbstverstindnis dieses kirchlichen Handlungsfeldes nahe.

Der hier unterbreitete Vorschlag fiir einen solchen Neuansatz besteht in einer integralen
Arbeit mit Kindern und Jugendlichen. Das Ziel dieses Neuansatzes ist es, die Begegnungen
und den Weg, den Menschen in den ersten zwei bis drei Lebensjahrzehnten mit der Kirche
gehen, so zu gestalten, dass er von positiven Erfahrungen und Erlebnissen geprigt ist. Denn



nur solche Erfahrungen und Erlebnisse bilden die Basis fiir ein gutes, nachhaltiges Verhiltnis
zu kirchlichen Organisationen.

Der Grundgedanke einer integralen Arbeit mit Kindern und Jugendlichen besteht darin, alle
Ebenen der gemeindlichen Arbeit, auf denen es Veranstaltungen und Angebote fiir Kinder und
Jugendliche gibt, als Gesamtheit zu sehen und die unterschiedlichen Ebenen miteinander in
Beziehung zu setzen. Mit der Gesamtheit aller Ebenen ist die Arbeit mit den Kindern und
Familien in Kindertagesstitten, der Religionsunterricht in der Grundschule, die
Konfirmandenarbeit, ggf. Kinder- und Jugendchorarbeit, Religionsunterricht in
weiterfithrenden Schulen und Formen der Jugendarbeit nach der Konfirmation gemeint.

Im kirchlichen Alltag auf der Ebene konkreter Gemeinden gibt es der Sache nach bestimmt
schon zahlreiche Beispiele fiir das, was hier integrale Arbeit mit Kindern und Jugendlichen
genannt wird. Auf der Ebene kirchlicher Organisationsstrukturen ist das bislang dagegen
letztlich noch gar nicht im Blick. Worin liegt das Problem? Auf der kirchlichen
Organisationsebene wird die Arbeit mit Kindern und Jugendlichen nicht als Gesamtheit, nicht
als Gesamtphidnomen betrachtet. Stattdessen ist sie segmentiert und wird aus je
unterschiedlichen Organisationsperspektiven wahrgenommen. So wird die Arbeit in den
Kindertagesstitten aus diakonischer Perspektive betrachtet und liegt in Landeskirchendmtern
und Oberkirchenriten meist in der Zustidndigkeit eines Referates fiir Diakonie. Die Arbeit mit
Kindern im Religionsunterricht liegt meist in der Verantwortung eines Referates fiir Bildung.
Die Konfirmandenarbeit gehort zu den pastoralen Kerntétigkeiten und wird oft von einem
Personalreferat ~ verantwortet.  Fiir die Jugendarbeit schlieBlich  sind  meist
Landesjugendpfarrimter zustidndig.

Das Problem dieser organisatorischen Segmentierung der kirchlichen Arbeit mit Kindern
und Jugendlichen besteht darin, dass in die Arbeit mit Kindern und Jugendlichen ganz
unterschiedliche Teilinteressen — je nach Zustindigkeit — eingetragen werden, die im besten
Fall nicht auf einander abgestimmt sind und im schlimmsten Fall sogar miteinander in
Spannung stehen. Das Ergebnis ist eine versédulte Organisationsstruktur, die zwar klar die
jeweiligen Teilinteressen der beteiligten kirchlichen Referate erkennen lisst, letztlich aber die
Kinder und Jugendlichen in ihren sozialen und lebensweltlichen Beziigen nicht so recht im
Blick hat.

Gerade um Kindern und Jugendlichen in der Kirche einen Raum zu bieten, in dem sie ihr
Verhiltnis zur Kirche auf je eigene Weise positiv gestalten konnen, wire es wiinschenswert,
wenn die Arbeit mit Kindern und Jugendlichen kirchlich nicht mehr segmentiert-versdult
organisiert wiirde, sondern zum Beispiel von einem landeskirchlichen Referat fiir die Arbeit
mit Kindern und Jugendlichen, das dann fiir alle Arbeitsbereiche zustindig ist, bei denen es
um die Arbeit mit Kindern und Jugendlichen geht. Auf diese Weise konnten in den Gemeinden
faktisch bereits praktizierte integrale Ansitze der Arbeit mit Kindern und Jugendlichen besser
gefordert werden und noch mehr Jugendlichen Gelegenheiten geboten werden, bei denen sie
positive Erfahrungen mit der Kirche machen kénnten.?

4.3.2 Service- und bediirfnisorientierte Kasualpraxis

Die Kasualien sind nach wie vor die gottesdienstlichen Gelegenheiten, bei denen die Menschen
am hédufigsten in einen konkreten Kontakt mit kirchlichen Organisationen und deren
Mitarbeitenden kommen. Neben den grundséitzlichen Erfahrungen, die Menschen in den ersten
Lebensjahrzehnten mit der Kirche machen, sind es die Erlebnisse im Zusammenhang mit
Kasualien, die iiber das Verhiltnis zur Kirche und deren Relevanz im eigenen Leben
entscheiden. Wer im Zusammenhang mit Kasualien gute Erfahrungen mit der Kirche macht,
kann fiir sich sehr klar beantworten, warum er oder sie die Kirche durch die Aufrechterhaltung

2 Vgl. Gerald Kretzschmar, Die Generation Lobpreis im Kontext moderner Kirchenbindung -
Kirchentheoretische Impulse und praktische Konsequenzen, in: Tobias Faix u.a., Evangelisch
Hochreligiose im Diskurs, Stuttgart 2020, 152-155.



der Kirchenmitgliedschaft oder durch auf eine andere Weise unterstiitzt. Um solche positiven
Erfahrungen zu ermoglichen bedarf es einer konsequent service- und bediirfnisorientierten
Kasualpraxis. Natiirlich wird an vielen Stellen bereits in einem solchen Sinn gearbeitet und
auch viel geleistet. Aber es gibt auch Phidnomene, die darauf hindeuten, dass in Sachen
Service- und Bediirfnisorientierung mehr getan werden kann. Phédnomene, an denen das
abzulesen ist, liegen zum Beispiel im Bereich der Bestattungspraxis, aber auch auf dem Feld
kirchlicher Trauungen. Hier ist nun schon seit lingerer Zeit zu erleben, dass auBerkirchliche
Anbieter mit hoher Professionalitit und Expertise Leistungen anbieten, die Menschen von
einer kirchlichen Begleitung im Trauerfall oder bei der EheschlieBung absehen lassen.

Natiirlich kann diese Entwicklung vielféltige Griinde haben, die nicht zwangslidufig etwas
mit der Kirche und ihren Angeboten zu tun haben. Trotzdem sollte die Kirche auf dem Feld
der Kasualien schauen, was sie in Bezug auf Service- und Bediirfnisorientierung besser
machen kann. Es kommt einfach noch zu oft vor, dass Menschen wegen einer Kasualie mit der
Kirche Kontakt aufnehmen wollen, sich diese Kontaktaufnahme aber als kompliziert erweist.
Ist der Kontakt schlieBlich zustande gekommen, kann es passieren, das die kirchlichen
Ansprechpartner die Anliegen ihres Gegeniibers eher biirokratisch-rechtlich und
problematisierend aufnehmen, statt sie als positive Hinwendung zur Kirche zu begreifen,
hinter der der Wunsch steht, an einem wichtigen Punkt im Leben von der Kirche begleitet zu
werden.

An einzelnen Stellen im Bereich der bundesdeutschen Landeskirchen gibt es bereits
Versuche, sogenannte Kasualagenturen einzurichten. * Sie sollen zum einen eine
niedrigschwellige und unkomplizierte Kontaktaufnahme mit der Kirche erméglichen. Und zum
anderen ist man dort darauf bedacht, die Anliegen der Kontaktsuchenden nicht biirokratisch-
problematisierend aufzunehmen, sondern zielgerichtet Angebote zu unterbreiten, wie die
jeweiligen Anliegen tatsidchlich aufgenommen und realisiert werden konnen. Im Kontakt mit
den Menschen steht hier die Ermdglichung und nicht die Verunméglichung im Vordergrund,
an deren Ende den Menschen kirchlicherseits unter Umstinden etwas angeboten wird, wonach
sie gar nicht gefragt haben und das sie auch nicht wollen. Die Einrichtung von Kasualagenturen
sollte aus diesem Grund in allen Landeskirchen angegangen werden.

Neben der Einrichtung von Kasualagenturen sollte bei Pfarrerinnen und Pfarrern sowie auch
in Kirchenvorstdnden und Presbyterien dafiir geworben werben, viel weitgehender als bisher
auf individuelle Gestaltungswiinsche bei Taufen, Trauungen und Beerdigungen einzugehen.
Das sollte sich zum Beispiel auf Fragen nach dem Ort, der gottesdienstlichen Beteiligung
weiterer Personen iiber Pfarrerinnen und Pfarrer hinaus, der musikalischen Gestaltung, der
Einbindung von Ritualen oder Symbolhandlungen und vieles mehr beziehen. Im Rahmen einer
protestantischen Gottesdiensttheologie ist diesbeziiglich noch viel mehr moglich, als zum Teil
heute schon praktiziert wird. Und das, ohne das protestantische Profil eines Gottesdienstes zu
verwassern.

Wichtig, um Phidnomene der Kirchenbindung positiv zu verstirken, wire auch die
Uberlegung, Beerdigungen, Trauungen, Ehejubilien, Jubelkonfirmationen und andere kasuelle
gottesdienstliche Angebote allen Interessierten anzubieten, ganz unabhidngig davon, ob sie
Mitglied in der Kirche sind oder nicht. Wird das Interesse an einem Kasualangebot gedufert,
handelt es sich schlieBlich um nicht mehr und nicht weniger als eine positiv orientierte
Kontaktaufnahme mit der Kirche und damit um ein positives Kirchenbindungsphénomen.
Dieses sollte die Kirche nicht zuriickweisen.

3 Eine Vorreiterrolle kommt diesbeziglich der bayerischen Landeskirche zu; vgl. dazu Elke
Wewetzer/Jérg Hammerbacher, Brauchen wir eine kirchliche »Kasualagentur«? Uberlegungen einer
Arbeitsgruppe des GroRstadtdekanats Nirnberg in der Evangelisch-lutherischen Kirche in Bayern, in:
Ulrike Wagner-Rau/Emilia Handke (Hg.), Provozierte Kasualpraxis. Rituale in Bewegung, Stuttgart 2019,
111-118 und Ursula Roth, Service-Hotline, PR-Biliro, Pastoralagentur, Kompetenzzentrum. Ein kritischer
Kommentar zur Idee einer Kasualagentur, in: Wagner-Rau/Handke, Kasualpraxis, 119-130.



10

4.3.3 Die Vielfalt des gottesdienstlichen Lebens nutzen — Wider die paralysierende Fixierung auf
den Sonntagsgottesdienst

Neben den klassischen und neuen Kasualien zdhlen aber auch alle anderen Gottesdienste zu
den Gelegenheiten, bei denen Menschen im Alltag Erfahrungen mit der Kirche machen. Diese
Erfahrungen entscheiden in einem nicht unerheblichen Mall dariiber, wie sich die
Kirchenbindung der Menschen gestaltet. Bei diesem Impuls ist es wichtig, den Blick nicht nur
auf den agendarischen Sonntagsgottesdienst zu richten. SchlieBlich ist dieser in einem immer
breiter werdenden Spektrum weiterer gottesdienstlicher Veranstaltungen zu sehen, die jeweils
in ganz unterschiedlichen Kontexten und bezogen auf je eigene Zielgruppen stattfinden. Neben
den im vorigen Abschnitt thematisierten Gottesdiensten im Zusammenhang mit Kasualien
finden sich in diesem breiten gottesdienstlichen Spektrum Krabbelgottesdienste,
Kindergottesdienste, verschiedene Familiengottesdienstformate — gegebenenfalls im Kontakt
mit  kirchlichen Kindertagesstitten —, Gottesdienste im schulischen Kontext,
Jugendgottesdienste, diverse musikalische Gottesdienste, Andachtsformate im Alltag oder
auch zu bestimmten kirchenjahreszeitlichen Gelegenheiten, gemeinwesenorientierte
Gottesdienste zu Stadtteil- oder Dorffesten, mit der freiwilligen Feuerwehr oder Vereinen und
so weiter.

In den vergangenen 30 Jahren hat sich das Spektrum gottesdienstlicher Formate
kontinuierlich  erweitert. Wo dieses wachsende Moglichkeitsspektrum  bewusst
wahrgenommen wird und vor Ort entsprechend vielféltige gottesdienstliche Veranstaltungen
angeboten werden, konnen Menschen in dem Kernbereich kirchlichen Handelns schlechthin
positive Erfahrungen mit der Kirche machen und ihre je individuelle Kirchenbindung positiv
plausibilisieren.

Das wird um so besser gelingen, je konsequenter gottesdienstliche Veranstaltungen von der
Zielgruppe her konzipiert werden, auf die sie sich beziehen. Um ein vielfiltiges und
zielgruppenorientiertes gottesdienstliches Angebot auf dem Gebiet einer oder mehrerer
Kirchengemeinden realisieren zu konnen, bietet es sich an, die gottesdienstlichen
Veranstaltungen nach dem Vorbild eines Spielplans zu terminieren und zu arrangieren. An
welchen Orten, zu welchen Zeiten, fiir welche Zielgruppen und mit welchen
Kooperationspartnern sollen zum Beispiel im Laufe des kommenden halben Jahres welche
gottesdienstlichen Veranstaltungen stattfinden? So kann die Leitfrage, von der die Konzeption
eines breit angelegten Gottesdienstplanes ausgeht, lauten. Die konzeptionelle Arbeit wird
qualitativ um so hochwertiger sein, je mehr sie nicht von Pfarrerinnen und Pfarrern alleine
vorgenommen, sondern zum Beispiel zusammen mit Presbyterien und Kirchenvorstinden
angegangen wird.

In Bezug auf den agendarischen Sonntagsgottesdienst wird es wichtig sein, ithn nicht mehr
als den vermeintlichen Hauptgottesdienst fiir die ganze Gemeinde zu betrachten. Auch der
agendarische Gottesdienst am Sonntagmorgen ist eine Zielgruppenveranstaltung: Und zwar
fiir dltere Herrschaften, die ganz spezifische gestalterische und dsthetische Erwartungen und
Bediirfnisse mitbringen, auf die bei der Vorbereitung und Durchfithrung dieser Gottesdienste
genauso wie im Fall aller anderen Gottesdienstformate und Zielgruppen gewissenhaft
eingegangen werden sollte. In dem Augenblick, in dem an der Zentralstellung des
agendarischen sonntiglichen Normalgottesdienstes festgehalten wird und alles um die Frage
kreist, wie es gelingen kann, moglichst viele, ganz unterschiedliche Menschen zum Besuch
dieses Gottesdienstes zu bewegen, stellt sich der Zustand einer Selbstparalysierung aller
Beteiligten ein. Die faktisch gegebenen Moglichkeiten des gottesdienstlichen Lebens zur
Stiarkung positiver Kirchenbindungsformen konnen dann nicht fruchtbar gemacht werden.

4.3.4 Partikularmitgliedschaften ermoglichen

Nun zur finanziellen Seite. Welche Moglichkeiten der Finanzierung des kirchlichen Lebens
konnten neben oder an die Stelle des bisherigen Finanzierungsmodells treten?



11

Auf der Suche nach neuen Finanzierungsformen fiir die kirchliche Arbeit ist es hilfreich,
bei der Problemkonstellation des bisherigen Kirchensteuersystems anzusetzen. Diese ist vor
allem dadurch gekennzeichnet, dass immer weniger Menschen fiir sich eine plausible Antwort
auf die Frage finden, warum sie eine Fiille kirchlicher Arbeitsfelder, Angebote und
Veranstaltungen finanzieren sollen, die sie selbst gar nicht in Anspruch nehmen
beziehungsweise deren Nutzen sich fiir das eigenen Leben nicht erschlieft oder die woméglich
sogar abgelehnt werden. Im Kern des Problems steht letztlich die Relevanzfrage. Viele
Menschen konnen sie je fiir sich nicht in dem Mall positiv beantworten, dass sie die
Kirchenmitgliedschaft und die damit einhergehenden  Kirchensteuerzahlungen
aufrechterhalten.

Vor dem Hintergrund dieser Problemkonstellation kdnnte es sich lohnen, iiber Alternativen
zu der bislang einzig moglichen Form der pauschalen Mitgliedschaft in der Kirche
nachzudenken. Eine solche Alternative kann im Angebot sogenannter Kkirchlicher
Partikularmitgliedschaften bestehen. Denkbar sind Mitgliedschaften in kirchlichen
Organisationen, Einrichtungen oder Korperschaften, die in Bezug auf die Kirchenbindung der
Menschen eine bedeutende Rolle spielen. Beispielsweise konnen sich solche Mitgliedschaften
auf die Kirchengemeinde beziehen, in deren Gebiet man wohnt oder der man sich aus
biografischen oder anderen Griinden verbunden weif3. Falls ein Kirchengebdude besonders
bindungsrelevant ist, kann auch die Mitgliedschaft im Kirchbauverein dieses Gebdudes
moglich sein. Genauso vorstellbar ist die Mitgliedschaft in diakonischen Einrichtungen wie
Altenheimen, Hospizen oder Diakoniezentren. Aber auch andere Einrichtungen, Institutionen,
Vereine und Organisationen sind in dieser Reihe vorstellbar: Fordervereine fiir Kirchenmusik
in einer Gemeinde oder kirchlichen Region, Fordervereine fiir die Arbeit mit Kindern und
Jugendlichen, Jugendzentralen, Initiativen im Bereich der Seniorenarbeit, evangelische
Akademien, Trigervereine fiir kirchliche Friedhofe und vieles mehr.

Entscheidend ist an der Idee kirchlicher Partikularmitgliedschaften zweierlei: Zum einen
ergibt sich die Plausibilitdt und Relevanz der Mitgliedschaft nahezu automatisch, indem den
Menschen ganz konkrete Orte, Personen, Veranstaltungen und Inhalte vor Augen stehen, die
sie mit ihren finanziellen Beitrdgen unterstiitzen. Das heif3t, dass der grofite Teil des gezahlten
Mitgliedsbeitrags der Einrichtung, der Organisation oder dem Verein, den man unterstiitzen
mochte, zugutekommt.

Zum anderen ist bei einer Partikularmitgliedschaft wichtig zu verdeutlichen, dass ein
gewisser Teil des Mitgliedsbeitrages an iibergeordnete kirchliche Stellen weitergegeben wird.
Das ist notwendig, um die infrastrukturellen Bedingungen zu finanzieren, die gegeben sein
miissen, dass die Einrichtung, die Organisation oder der Verein, zu der oder dem die
Partikularmitgliedschaft besteht, iiberhaupt arbeits- und handlungsfihig ist. Konkret geht es
dabei um Stellen im Bereich der Ausbildung des Personals, des Personalmanagements und der
Verwaltung.

In der Summe verbindet sich mit der Idee eines Systems kirchlicher
Partikulargemeinschaften die Hoffnung, mdoglichst vielen Menschen einen Modus der
Kirchenmitgliedschaft anzubieten, bei dem sich die Relevanzfrage ganz unmittelbar erschlief3t
und gleichzeitig Finanzmittel akquiriert werden, die der Finanzierung iibergeordneter
kirchlicher Infrastrukturaufgaben dienen

4.3.5 Mit der Politik die Option einer allgemeinen Kultursteuer priifen

Ein zweiter Vorschlag zur kiinftigen Finanzierung des kirchlichen Lebens kann die Idee von
Partikularmitgliedschaften ergéinzen oder auch eine Alternative dazu bieten. So wird in letzter
Zeit immer wieder einmal die Einfithrung einer allgemeinen Kultursteuer (zum Teil auch
Mandatssteuer genannt) ins Gespriach gebracht. Eine solche Steuer existiert beispielsweise
bereits in Italien, Spanien und Ungarn. Thr Kerngedanke besteht darin, dass sich alle
steuerpflichtigen Biirgerinnen und Biirger eines Landes an der Finanzierung des kulturellen
oder religiosen Lebens beteiligen. Im Gegenteil zur Kirchensteuer in der Bundesrepublik kann



12

man sich der Zahlung der Kultursteuer etwa durch einen Kirchenaustritt nicht entziehen. Was
jedoch moglich ist, ist die Wahl der Institutionen, Organisationen oder Verbédnde aus einer
Liste mit staatlich anerkannten Zuwendungsempféingern frei vorzunehmen. Wer nicht einzelne
Empfinger auswihlen mochte, kann die Steuer natiirlich auch pauschal entrichten und den
Finanzbehorden die Verteilung der Steuereinnahmen iiberlassen.

In Zeiten, in denen sich immer mehr Menschen die Plausibilitit der Kirchensteuer in der
vertrauten Form nicht mehr erschliet, ist die Kultursteuer eine bedenkenswerte Alternative.

Der generelle Vorteil der Kultursteuer besteht darin, dass die Menschen bei der Wahl der
Empfinger als selbstbestimmte Akteure gefragt sind. Jede und jeder kann fiir sich die Frage
kldaren, welche personliche Relevanz sie oder er der Existenz und den Aktivitdten der
steuerempfangenen Organisation beimisst. Im giinstigen Fall kann das fiir die Kirche so
ausgehen, dass die Zahlungen, die sie im Rahmen der Kultursteuer erhilt, auf der Grundlage
einer geklédrten Relevanzfrage seitens der Steuerpflichtigen erfolgt.

Noch weiter kann die personliche Relevanz einer Steuerzahlung an die Kirche gesteigert
werden, wenn die Kirche auf einer Liste potentieller Zuwendungsempfinger der Kultursteuer
nicht pauschal als Organisation gelistet ist, sondern ausdifferenziert in Teilorganisationen.
Damit kann das Problem des bisherigen Kirchensteuerverfahrens, namlich eine pauschale
Unterstiitzung vielfédltiger Handlungsfelder, zu denen man in den wenigsten Fillen einen
personlichen Bezug hat, gemildert werden. Die Steuerzahlung zugunsten kirchlicher
Teilorganisationen, beispielsweise einer ortlichen Kirchengemeinde, eines Kirchenbezirks,
diakonischer Organisationen oder fiir dieses Steuerverfahren neu zu konzipierender
Organisationseinheiten, bietet den Steuerzahlerinnen und -zahlern die Moglichkeit, besser
nachvollziehen zu konnen, welche Form der kirchlichen Arbeit genau unterstiitzt wird. Der
personliche Bezug zu der geforderten kirchlichen Arbeit wire transparent.

4.3.6 Die Menschen als Personlichkeiten ernst nehmen

Vielleicht erwecken die hier vorgestellten Handlungsvorschlige den Eindruck, sich zu
einseitig auf die eher taktische Frage zu konzentrieren, wie moglichst viele Menschen auch in
Zukunft dazu bewegt werden konnen, das kirchliche Leben zu unterstiitzen. Sollte dieser
Eindruck tatsdchlich im Raum stehen, wire das allerdings ein groBes Missverstindnis.
Natiirlich werden die Menschen das kirchliche Leben in Zukunft nur finanziell unterstiitzen,
wenn sie das, was die Kirche vertritt und was sie in vielfiltigen Praxisformen verkorpert, mit
einer personlichen Relevanz versehen konnen. Doch die finanzielle Unterstiitzung ist nur eine
Seite der Medaille. Die zweite Seite dieser Medaille ist demgegeniiber viel wichtiger: Nur,
wenn Menschen dem, was die Kirche sagt und tut, eine personliche Relevanz beimessen
konnen, kann die Botschaft, fiir die die Kirche steht, im Leben der Menschen ankommen. Nur
dann geschieht Kirche. Wo Menschen im Kontakt mit der Kirche spiiren, dass sie mit ihren
Bediirfnissen und mit ihren je eigenen Formen der Kirchenbindung wahr- und ernstgenommen
werden, da existiert die Kirche als Gemeinschaft der Personlichkeiten und damit als Raum,
fiir den jede und jeder eine Antwort darauf geben kann, wie er oder sie das Evangelium der
befreienden Liebe Gottes in der Kirche ganz konkret erlebt. Je mehr kirchliche Organisationen
ihre Arbeit im Sinne einer als Gemeinschaft der Personlichkeiten verstandenen Kirche
gestalten, so meine Uberzeugung, desto optimistischer werden sie der Zukunft entgegensehen
konnen.



