
Kirchenbindung und die Zukunft der Kirche 

Gerald Kretzschmar 

 
Als empirisches Phänomen befindet sich die Kirche in historischer Sicht von Anfang an in 
einem fortwährenden Prozess des Wandels. Schon in urchristlicher Zeit standen die Menschen, 
die zum Glauben an Jesus Christus gekommen waren und diesen zusammen mit anderen leben 
und praktizieren wollten, vor der Aufgabe, passende Organisationsformen zur Pflege des 
eigenen und des gemeinsamen Glaubens zu finden. Diese Organisationsformen waren von Ort 
zu Ort verschieden und nahmen auf dem Weg durch die Zeit ganz unterschiedliche Gestalt an. 
Herausgebildet haben sich im Laufe der Geschichte Gemeinschaften, Gemeinden und Kirchen. 
Und das orts- und zeitgebunden auf vielfältige Weise. 

Kurz gesagt: Wo der Glaube von Menschen gelebt wird, sei es in kleinteiligen sozialen 
Formationen oder in großen Kirchen, bleibt er auch in seinen Organisationsformen so 
vielgestaltig und dynamisch wie das Leben selbst. Die immer gleichen Sozial- und 
Organisationsformen des christlichen Glaubens, von denen man ernsthaft behaupten könnte 
»So war es schon immer und so wird es auch immer bleiben« gibt es nicht.  

 
 

1. Relevanzverlust der Rechtsform 
Kirchenmitgliedschaft 
 
Der konkrete Anlass, warum wir uns hier und heute, warum sich aber auch landauf, landab 
ganz viele Menschen mit den Organisationsformen der Kirche befassen, ist die nun schon lange 
andauernde negative Entwicklung bei den Zahlen zur Kirchenmitgliedschaft. Im Jahr 2019 hat 
die sogenannte Freiburger Studie die Dramatik dieser Entwicklung sehr klar und deutlich vor 
Augen geführt. Bernd Raffelhüschen, Direktor des Forschungszentrums Generationenverträge 
der Universität Freiburg und wissenschaftlicher Projektleiter der Studie, fasst das Ergebnis der 
Hochrechnung wie folgt zusammen: »Die Mitgliederzahl der evangelischen Kirche wird sich 
bis zum Jahr 2060 in etwa halbiert haben« (5). Dabei sei der Rückgang der Mitgliederzahlen 
knapp zur Hälfte auf den demografischen Wandel zurückzuführen, die andere Hälfte dagegen 
auf kirchenspezifische Faktoren wie zum Beispiel das Tauf-, Austritts- und 
Aufnahmeverhalten (vgl. ebd.). 

Für eine Kirche, deren ökonomische Basis, aber auch deren organisatorische Strukturen und 
der größte Teil alltäglicher Praxisvollzüge von der Rechtsform der Kirchenmitgliedschaft 
getragen und geprägt werden, muss die Hochrechnung aus Freiburg alarmierend sein. Das ist 
umso mehr der Fall, als man sich vor Augen führt, dass der Kirche hinsichtlich konkreter 
Handlungsoptionen gegen die prognostizierte Entwicklung weitgehend die Hände gebunden 
sind. So entzieht sich die demografische Entwicklung der Bevölkerung ohnehin von 
vornherein jeder Beeinflussbarkeit seitens der Kirche. Aber auch in Bezug auf 
kirchenspezifische Faktoren zeichnet sich an keiner Stelle ab, was die Kirche realistisch für 
eine Konsolidierung der Mitgliederzahlen tun könnte. Der Kirchenaustritt auf einem 
zahlenmäßig sehr hohen Niveau hat sich in den vergangenen Jahrzehnten von einem 
punktuellen oder zeitlich befristeten zu einem kontinuierlichen Phänomen gewandelt. Die 
alljährlich massenhafte Beendigung der Kirchenmitgliedschaft durch den Kirchenaustritt ist 
faktisch zu einem Strukturmerkmal der evangelischen Kirche geworden. 

Ein Detailbefund der Freiburger Studie, der auf eine langfristige strukturelle Verstetigung 
des Kirchenaustritts auf zahlenmäßig sehr hohem Niveau hinweist, ist die Austrittshäufigkeit 
der jungen Erwachsenen. Die Studie stellt fest: »Bis zum 31. Lebensjahr treten 30 Prozent der 
getauften Männer und 22 Prozent der getauften Frauen aus der evangelischen Kirche aus. Weil 
in dieser Lebensphase junge Familien Kinder bekommen, wirkt sich das auf die Taufzahl aus« 
(10). Zugespitzt formuliert heißt das: Aus der Gruppe junger Erwachsener beendet von jedem 
Jahrgang ungefähr ein Viertel die Mitgliedschaft in der evangelischen Kirche durch den 
Kirchenaustritt. Und das mit weitreichenden Konsequenzen in die kommende Generation 



 2 

hinein – schließlich ist es hinsichtlich der Frage, ob ein Kind getauft wird oder nicht, sehr 
bedeutsam, ob mindestens ein Elternteil Kirchenmitglied ist oder nicht. 
 
 
2. Handlungsperspektiven 
 
Was heißt das nun für den weiteren Weg der Kirche, d.h. die Landeskirchen in der 
Bundesrepublik Deutschland, bei denen von der ökonomischen Basis bis hin zur 
Selbsteinschätzung der grundsätzlichen gesellschaftlichen Relevanz nahezu alles von der Zahl 
der Kirchenmitglieder abhängt? Ein erster wichtiger Hinweis auf eine Handlungsoption findet 
sich in der Freiburger Studie selbst. So appelliert Bernd Raffelhüschen: »In diesem Sinn 
ermutige ich dazu, unsere Ergebnisse nicht als Untergangsprophetie zu lesen, sondern nach 
Zusammenhängen zu suchen, auf die Einfluss genommen werden kann. Hier liegt eine echte 
Generationenaufgabe. Und das meine ich durchaus auch positiv. Denn unsere Analyse macht 
deutlich, dass die Kirche gerade in den kommenden zwei Jahrzehnten weiterhin über 
Ressourcen zur Umgestaltung verfügt« (5). Es besteht also Handlungsspielraum, der – und das 
ist auch eine der Grundintentionen des vorliegenden Bandes – genutzt werden sollte. In seinem 
Appell empfiehlt Bernd Raffelhüschen die Suche nach beeinflussbaren Zusammenhängen und 
einer Umgestaltung. Doch um welche Zusammenhänge und Formen der Umgestaltung könnte 
es sich dabei konkret handeln? 
 
 

2.1 Problematisierung der neueren Kirchenreformimpulse 
 
Man könnte jetzt in einer Art Zeitreise zum Beispiel in das Jahr 19951 zurückkehren und 
schauen, welche kirchenreformerischen Impulse und Maßnahmen es seitdem gegeben hat. Man 
könnte fragen: Welche von ihnen haben etwas gebracht, welche dagegen eher wenig oder 
nichts? Einmal davon abgesehen, dass sich die konkreten Effekte solcher Impulse und 
Maßnahmen nicht messen und rekonstruieren lassen, setzt ein resümierend bilanzierender 
Schritt schon deshalb an der falschen Stelle an, da, so der Befund der Freiburger Studie, all 
das nicht dazu geführt hat, die Kirchenmitgliedschaft in quantitativer Hinsicht zu 
konsolidieren. Als inspirierende Quelle für Prozesse der Umgestaltung des kirchlichen Lebens 
und seiner Organisationsformen scheiden die Impulse und Maßnahmen der vergangenen 
Jahrzehnte somit aus. 
 
 
2.2 Relativierung der Rechtsform Kirchenmitgliedschaft 
 
Die Art und Weise, in der ich über Optionen der Umgestaltung und des Auffindens kirchlich 
beeinflussbarer Zusammenhänge nachdenken möchte, zielt somit erst einmal nicht auf 
konkrete Maßnahmen. Stattdessen frage ich zunächst einmal nach den blinden Flecken, die die 
exklusive Fixierung auf das Rechtskonstrukt Kirchenmitgliedschaft aufweist. Was sagt der 
Blick auf die Kirchenmitgliedschaft, wenn es um eine Einschätzung der gegenwärtigen und 
künftigen Bedeutung der Kirche im Leben der Menschen und der Gesellschaft insgesamt geht? 
Erst die Klärung dieser Frage ermöglicht es, gezielt in den Blick zu nehmen, wo neue 
Sichtweisen auf das kirchliche Leben und Selbstverständnis liegen können.  

                                                 
1 An dieser Stelle ein paar Schlagworte –  g leichsam als Assoziationsraum und ohne den Anspruch 

auf Vollständigkeit: Evangel isches Münchenprogramm (1995),  EKD -Text »Das Evangelium unter die Leute 

bringen« (1999), EKD-Init iative »Brücken bauen«,  Alpha-Kurse und weitere Glaubenskursinit iat iven um 

das Jahr 2000, Kircheneintr ittskampagnen in den 10er Jahren sowie schl ießlich der EKD -Reformprozess 

mit dem Startpunkt durch das Imulspapier »Kirche der Freiheit (2006) .  



 3 

 
 

2.2.1 Kaum handlungsorientierende Spezifik der Rechtsform Kirchenmitgliedschaft 
 
Das größte Problem, das eine exklusive Fixierung auf die Kirchenmitgliedschaft mit sich 
bringt, ist die Tatsache, dass Kirchenmitgliedschaft so etwas wie eine Rahmenkategorie 
darstellt. Greifbar an diesem Rahmen ist die Dokumentation der Mitgliedschaft in der Kirche 
und die damit einhergehende Zahlung der Kirchensteuer – sofern ein 
einkommenssteuerpflichtiges Gehalt oder Einkünfte aus Kapitalvermögen bezogen werden. 
Nicht greifbar ist jedoch, wie die Kirchenmitgliedschaft abgesehen von der 
Mitgliedschaftsbekundung und der finanziellen Unterstützung der Kirche weiter gefüllt wird. 
Sowohl auf der Einstellungs- als auch auf der Handlungsebene bietet eine gesellschaftliche 
Großorganisation wie die evangelische Kirche eine Vielzahl an Möglichkeiten, das je 
individuelle Verhältnis zu ihr zu gestalten. Was genau ist den Menschen wichtig an der Kirche? 
Welche von der Kirche vertretenen Inhalte sprechen sie an? Welche Veranstaltungen und 
andere Formen der Beziehungspflege sind von Interesse? Über all das sagt die 
Rahmenkategorie Kirchenmitgliedschaft nichts. Konkrete Antworten auf die gestellten Fragen 
erhält man erst, wenn man auf die individuelle Ebene wechselt und Einzelpersonen danach 
fragt, was ihnen im Zusammenhang mit der Kirchenmitgliedschaft jeweils wichtig ist.  

Auf den Punkt gebracht bedeutet das: Die Kategorie Kirchenmitgliedschaft ist in hohem 
Maß unspezifisch. Ihr blinder Fleck besteht darin, dass außer dem Rahmen alle weiteren 
Konturen des Verhältnisses, in dem Menschen zur Kirche stehen (können), nicht sichtbar sind. 
Auch wenn es befremdlich klingen mag, die Zahlen der Mitglieder und die Zahlen der 
Ausgetretenen sagen letztlich nicht sehr viel über die tatsächliche Relevanz aus, die die Kirche 
im Leben der Menschen und damit auch in der Gesellschaft spielt. Abgesehen natürlich von 
der Information darüber, wie viele Menschen bereit sind, das kirchliche Leben durch die 
Zahlung der Kirchensteuer zu unterstützen – und wie viele Menschen nicht mehr dazu bereit 
sind. 
 
 
2.2.2 Die Hochschwelligkeit des der Rechtsform Kirchenmitgliedschaft zugrundeliegenden 
Kirchenbindungsmodells 
 
Wer etwas über die tatsächliche Relevanz erfahren möchte, die die Kirche auf der Ebene der 
Individuen und gesamtgesellschaftlich tatsächlich spielt, muss herausfinden, was von all dem, 
wofür die Kirche steht und was sie tut, für die Menschen bedeutsam ist. Was löst eine Resonanz 
aus? Eine Form von Interesse? Eine wie auch immer geartete Form positiver, wertschätzender 
Zurkenntnisnahme? Schlicht: Wie positionieren sich die Menschen grundsätzlich zur Kirche? 
Der Ansatz bei diesen Fragestellungen hat einen großen Vorteil gegenüberüber einer 
exklusiven Fokussierung auf das Rechtskonstrukt der Kirchenmitgliedschaft. Dieser Vorteil 
wird schnell greifbar, wenn man sich das implizite Kirchenbindungsmodell vergegenwärtigt, 
das mit der Rechtsform der Kirchenmitgliedschaft einhergeht. 

Das Kirchenbindungsmodell der Kirchenmitgliedschaft ist sehr hochschwellig. Die 
Tatsache, dass durch die Zahlung der Kirchensteuer als Konsequenz der Kirchenmitgliedschaft 
alle Aktivitäten der Kirche finanziert werden, setzt eine Kontur von Kirchenbindung voraus, 
die grundsätzlich alle kirchlichen Aktivitäten zumindest für so bedeutsam hält, das Menschen 
bereit sind, dieses Komplettpaket kirchlicher Aktivitäten finanziell zu unterstützen. Auch 
wenn Menschen auf der individuellen Ebene hinsichtlich dessen, was ihnen an der Kirche 
wichtig ist, natürlich je eigene Präferenzen haben, setzt das Kirchenbindungsmodell der 
Rechtsform Kirchenmitgliedschaft voraus, dass auch alles, was für Menschen weniger wichtig 
oder auch völlig unwichtig ist, zumindest immer noch als etwas wahrgenommen wird, wofür 
man bereit ist Geld auszugeben. Letztlich setzt das Kirchenbindungsmodell der 
Kirchenmitgliedschaft sogar voraus, das Menschen kirchliche Aktivitäten oder Einrichtungen 



 4 

finanzieren, die sie dezidiert ablehnen. Nicht mehr und nicht weniger ist der Anspruch dieses 
Kirchenbindungsmodells – und genau dieser Anspruch macht seinen hochschwelligen 
Charakter aus. 

Aus kirchentheoretischer Sicht kann, angeregt von der Freiburger Studie, davon 
ausgegangen werden, dass das hochschwellige Bindungsmodell der Rechtsform 
Kirchenmitgliedschaft in einer modernen Gesellschaft für immer weniger Menschen 
praktikabel ist. Menschen wählen heute bewusst aus, wofür sie Interesse aufbringen, wofür sie 
Zeit investieren, was für sie relevant ist und vor allem, wofür sie Geld ausgeben. So kritisch 
man das auch sehen mag, man wird realistisch feststellen müssen, dass ein ökonomisch 
basiertes Kosten-Nutzen-Denken der handlungsleitende Regulierungsmechanismus moderner 
Gesellschaften par excellence ist. Die Idee, dass Menschen mit einer Pauschalzahlung wie zum 
Beispiel der Kirchensteuer en bloc eine gesellschaftliche Großorganisation finanzieren, die 
eine Vielzahl ganz unterschiedlicher Anknüpfungspunkte auf der inhaltlichen Ebene genauso 
wie auf der Ebene konkreter Veranstaltungsformate bietet, ist mit einem 
moderngesellschaftlichen Kosten-Nutzen-Denken kaum noch vereinbar. Junge Erwachsene, 
aber auch andere, so zeigt es nicht zuletzt die Freiburger Studie, sehen das so und beenden auf 
dem Weg des Kirchenaustritts die pauschale Finanzierung einer Vielzahl von Aktivitäten, die 
für sie keine Bedeutung haben und die sie auch nicht nutzen. Das Kirchenbindungsmodell der 
Rechtsform Kirchenmitgliedschaft erweist sich an dieser Stelle als deutlich zu hochschwellig. 
Die Hinweise kirchenleitender Persönlichkeiten, das Kirchenmitgliedschafts- und 
Kirchensteuersystem basiere auf einem Solidaritätsgedanken, bei dem es darum gehe, wichtige 
kirchliche Handlungsfelder zu unterstützen, auch wenn man deren Leistungen gerade nicht 
nutze, verfängt unter den gegebenen gesellschaftlichen Bedingungen immer seltener.  
 
 
2.2.3 Kirchenbindung als Leitkategorie für die Kirchenreform – ein Lösungsvorschlag 
 
Die Empfehlung Bernd Raffelhüschens, die in den kommenden Jahren noch guten 
ökonomischen Bedingungen der Kirche zu nutzen, um das Verhältnis, in dem die Menschen 
zur Kirche stehen, sowie mögliche Maßnahmen der Umgestaltung kirchlicher 
Organisationsformen zu bedenken, sollte aus den bisher genannten Gründen nicht der Absicht 
folgen, die Rechtsform Kirchenmitgliedschaft in der bislang vertrauten Form zu konsolidieren. 
Wäre dies der Fall, würde die Kirche in einem Bereich agieren, der sich faktisch in weiten 
Teilen der Beeinflussbarkeit durch kirchliche Organisationen entzieht. 

Erfolgversprechender ist meiner Meinung nach dagegen die sorgfältige und präzise 
Wahrnehmung des Verhältnisses, in dem die Menschen auf ihre je individuelle Weise zur 
Kirche stehen. Damit rückt der Begriff und das Phänomen der Kirchenbindung in den 
Mittelpunkt der Aufmerksamkeit. Im Unterschied zu der Kategorie Kirchenmitgliedschaft 
bietet der Blick auf die Kirchenbindung die Möglichkeit zu sehen, was genau den Menschen 
an der Kirche wichtig ist und was nicht. Konkrete Konturen des Interesses, der Bedeutsamkeit, 
der Teilhabe und Teilnahme in Bezug auf alles, wofür die Kirche steht und was sie anbietet, 
werden greifbar. Erst wenn dieses Maß an Konkretion in Bezug auf die Wahrnehmung des 
Verhältnisses, in dem die Menschen zur Kirche stehen, gegeben ist, haben kirchliche 
Organisationen die Möglichkeit, beeinflussbare Zusammenhänge zu identifizieren, um so über 
Maßnehmen der (Um-)Gestaltung des kirchlichen Lebens nachzudenken. 

Neben der Konkretion, die die Kategorie der Kirchenbindung hinsichtlich des 
Kirchenverhältnisses der Menschen mit sich bringt, sei noch auf einen weiteren Vorteil 
hingewiesen. So bietet die Arbeit mit der Kategorie Kirchenbindung die Möglichkeit, das 
Kirchenverhältnis grundsätzlich aller Menschen im Blick zu behalten – seien sie nun Mitglied 
in der Kirche oder nicht. Gerade in einer Situation, in der die Kategorie der 
Kirchenmitgliedschaft immer weniger über das faktische Kirchenverhältnis der Menschen 
aussagt, ist dieser Sachverhalt wichtig. 

So ist zum Beispiel in Bezug auf Menschen, die aus der Kirche ausgetreten sind, davon 
auszugehen, dass sie auch nach ihrem Austritt ein Verhältnis zur Kirche haben. Das ist zwar 



 5 

keines mehr, das die Aufrechterhaltung der Kirchenmitgliedschaft rechtfertigt. Trotzdem 
dürfte es in den meisten Fällen ein Bild von der Kirche sein, in dem als negativ oder persönlich 
irrelevant Empfundenes neben Aspekten zum Stehen kommt, die als durchaus positiv und 
wichtig angesehen werden. Das Ineinander von Negativem, Irrelevantem, Positivem und 
Wichtigem ist übrigens auch gegeben, wenn Menschen ihr Verhältnis zur Kirche im Modus 
der Kirchenmitgliedschaft pflegen. 

Aber auch Menschen, die nie Mitglied in der Kirche waren, dürften ein spezifisches Bild 
von Kirche vor Augen haben und – zumindest auf der Ebene wissenschaftlich-analytischer 
Operationalisierung – so etwas wie ein Verhältnis zur Kirche aufweisen. Bedingt ist das durch 
die gesellschaftliche und kulturelle Präsenz der Kirche, die diverse Formen der 
Aufmerksamkeit, der Resonanz und des Interesses auslöst. Dazu ließen sich viele Beispiele 
nennen. Exemplarisch seien das Interesse für Kirchengebäude genannt, die Wahrnehmung 
kirchlicher Äußerungen in der Öffentlichkeit, der Kontakt und die Nutzung sozialdiakonischer 
kirchlicher Einrichtungen, der Besuch kirchenmusikalischer Veranstaltungen und die Nutzung 
kirchlicher Bildungsangebote wie z.B. der Besuch des evangelischen Religionsunterrichts in 
der Schule durch konfessionslose Kinder oder durch Kinder, die anderen Religionen 
angehören. Bei all dem sollte klar sein: Die erwähnten Formen des Interesses, der 
Aufmerksamkeit und Resonanz sind nicht der Art, dass sie in die Kirchenmitgliedschaft 
münden würden. Aber als Phänomene, die etwas über die gesellschaftliche Wahrnehmung der 
Kirche aussagen, sollten sie durchaus zur Kenntnis genommen werden. Schließlich liegen hier 
die Ausgangspunkte für die strukturelle und organisatorische Gestaltung des kirchlichen 
Lebens jenseits des bislang herrschenden exklusiv mitgliedschaftsrechtlichen 
Organisationsprinzips. 
 
 
3. Kirchenbindung und Kirchenmitgliedschaft nicht gegeneinander ausspielen – 
Eine präzisierende Klarstellung 
 
Gegebenenfalls lassen die bisherigen Ausführungen den Eindruck entstehen, als würde hier 
für die Abschaffung des Kirchenmitgliedschaftsprinzips plädiert. Das wäre ein 
Missverständnis. Tatsächlich verhält es sich so, dass hier das Phänomen kontinuierlich hoher 
Kirchenaustrittszahlen als strukturelles Merkmal des kirchlichen Lebens in der 
Bundesrepublik Deutschland wahrgenommen und darüber nachgedacht wird, wie die Kirche 
damit umgehen sollte. Die Perspektive, die ich in die Überlegungen zur Zukunft der Kirche 
einspielen möchte, geht von einem graduellen Verhältnis zwischen dem etablierten System der 
Kirchenmitgliedschaft einerseits und einer viel stärkeren Beachtung faktischer Phänomene der 
Kirchenbindung aus. 

 
 

4. Konsequenzen und Handlungsoptionen 
 
4.1. Bisher unterbreitete Konsequenzen - Kein Durchdringen zum Kern des Problems 
 
Die praktischen Konsequenzen, die im zeitlichen Nahkontext in Bezug auf die Ergebnisse der 
Freiburger Studie formuliert wurden, haben eines gemeinsam: Sie nehmen das Problem 
dauerhaft hoher Kirchenaustrittszahlen ausschließlich im Kontext der gegebenen kirchlichen 
Organisationsstrukturen mit dem herkömmlichen Kirchenmitgliedschafts- und 
Kirchensteuersystem als Basis wahr und rekurrieren auch hinsichtlich möglicher 
Problemlösungsvorschläge auf Gedanken, die innerhalb des gegebenen Systems nun schon seit 
Jahrzehnten regelmäßig geäußert und in Form praktischer Maßnahmen angewandt werden. Ein 
Durchdringen zum Kern des eigentlichen Problems ist erst möglich, so meine These, wenn aus 
den Ergebnissen der Freiburger Studie Konsequenzen gezogen werden, die nicht exklusiv auf 
die Fortführung des bestehenden Kirchenmitgliedschafts- und Kirchensteuersystems zielen, 



 6 

sondern auch auf andere Formen der Organisation und Gestaltung des Verhältnisses, in dem 
Menschen zur Kirche stehen können. 
 
 
4.2. Grundlegende Orientierungspunkte für das Nachdenken über konkrete 
Handlungsoptionen 
 
Bevor ich einige konkrete Handlungsoptionen entfalte, die es kirchlichen Organisationen 
künftig ermöglichen können, ergänzend oder auch alternativ zum gewohnten 
Kirchenmitgliedschafts- und Kirchensteuersystem ein Verhältnis zu den Menschen zu pflegen, 
möchte ich schlaglichtartig einige Orientierungspunkte nennen, die für die Formulierung 
konkreter Handlungsoptionen bedeutsam sind. 
 
 
4.2.1 Kirchenbindung neu sehen 
 
Ein erster Orientierungspunkt ist ein sachgemäßes Verständnis von Kirchenbindung. Hier ist 
entscheidend, dass Kirchenbindung ein dynamisches, auf einem Wechselspiel von Distanz und 
Nähe beruhendes Phänomen ist. Besonders wichtig ist dabei zweierlei. Zum einen ist es 
schlicht unmöglich, Kirchenbindung ausschließlich im Modus sozialer Nähe zu verstehen und 
zu praktizieren, etwa nach der Devise: Kirchenbindung ist nur da gegeben, wo jemand 
dauerhaft und regelmäßig Gottesdienste besucht und an gemeindlichen Veranstaltungen 
teilnimmt. Zum anderen ist Kirchenbindung nichts, was erst gegeben ist, wenn Menschen im 
Modus persönlicher Präsenz an kirchlichen Veranstaltungen teilnehmen. Sie beginnt bereits 
vorher auf einer ideellen Ebene, und zwar durch das Interesse von Menschen an bestimmten 
Themen, für die die Kirche stehen kann. Vor diesem Hintergrund sind die Themen des 
diakonischen Handelns, des gottesdienstlichen Lebens und der Vermittlung christlicher Werte 
für die Pflege und der Gestaltung der Kirchenbindung sehr wichtig. So zeigen es seit nunmehr 
fünf Jahrzehnten die Befunde der Kirchenmitgliedschaftsuntersuchungen der EKD. Dass 
letztlich im Umfeld jeder bisher durchgeführten Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung diese 
und viele andere, klar wahrnehmbaren Konturen der Kirchenbindung nicht unter dem 
Gesichtspunkt der inneren Eigenlogik und Stringenz im Sinne einer positiven Verbundenheit 
mit der Kirche betrachtet, sondern oftmals als Unbestimmtheit oder Indifferenz abgewertet 
wurden, weil sie vermeintlich kirchenoffiziellen Normen nicht entsprechen, kann allenfalls als 
Phänomen eines nicht vorhandenen Willens begriffen werden, kirchliches Handeln auf die 
Bedürfnisse der Menschen zu beziehen. Das sollte sich künftig ändern. 
 
4.2.2 Sich dem Wandel von Strukturen stellen 
Im kirchlichen Leben werden Phänomene des Wandels häufig als Krisenerscheinung 
behandelt. Werden Wandlungsphänomene wahrgenommen, folgt in der Regel nahezu 
reflexartig die Formulierung von Ideen, mit deren Hilfe die zur Disposition stehenden 
Sachverhalte bearbeitet und ein vermeintlicher Optimalzustand wiederhergestellt werden 
kann. Dabei wird verkannt, dass diese Phänomene nicht für zeitlich befristete Singularitäten, 
sondern für Strukturen stehen, die fester Bestandteil des kirchlichen Lebens sind. In der Regel 
liegen sie gar nicht im Bereich der Beeinflussbarkeit durch kirchliche Organisationen. Sie 
können somit nicht durch Projekte und Initiativen bearbeitet werden. Vielmehr sind sie als 
Strukturen zu realisieren, auf deren Basis kirchliche Praxisformen konzipiert werden müssen.  

Das betrifft zum Beispiel das Phänomen des kirchlichen Binnenpluralismus. So stellt nicht 
nur die Gesamtheit aller evangelischen Kirchenmitglieder in Deutschland eine plural verfasste 
Größe dar, sondern auch schon der Kreis der Mitglieder einer einzelnen Kirchengemeinde. 
Vielfach gab und gibt es die Vorstellung, man könne eine Kirchengemeinde nach dem Vorbild 
eines Vereins oder gar einer Art Großfamilie organisieren. Tatsache ist, dass eine 
Kirchengemeinde eine plural verfasste Größe darstellt, in der eine Vielzahl unterschiedlicher 
Lebensstile und dazu gehörender Kirchenbindungsformen anzutreffen sind. Sie sind weder in 



 7 

inhaltlicher noch in ästhetischer Hinsicht und auch nicht auf der Ebene konkreter Praxisformen 
auf einen Nenner zu bringen. Pluralismus, sozialstrukturelle Grenzen in Bezug auf Milieus, 
Lebensstile und Biografieverläufe prägen eine Kirchengemeinde als Handlungs- und 
Gestaltungsraum haupt- und ehrenamtlicher Akteure. 

Dieser Umstand, ein weiteres Beispiel, hat Folgen für einen sachgemäßen Umgang mit dem 
kirchlichen Verständnis von Gemeinschaft. Legen Redeweisen wie zum Beispiel von dem 
»sonntäglichen Hauptgottesdienst« als »der Mitte der Gemeinde« die Existenz einer 
soziologisch gesehen im Großen und Ganzen homogenen christlichen Gemeinschaft nahe, so 
zeigt ein empirisch geschärfter Blick, dass die Kirche im Allgemeinen und eine 
Kirchengemeinde im Speziellen unter dem Gesichtspunkt der Vergemeinschaftung ebenfalls 
plural verfasste Phänomene sind. Zumindest auf der soziologisch-empirischen Ebene gibt es 
Gemeinschaft in der Kirche nur im Plural. Menschen haben ganz unterschiedliche 
Vorstellungen davon, was für sie Gemeinschaft bedeutet und in wie weit sie sich als Teil der 
kirchlichen Gemeinschaft begreifen. Auch das ist kein wie auch immer zu bearbeitendes und 
zu korrigierendes Phänomen, sondern ein Strukturmerkmal, dessen sich kirchliches Handeln 
bewusst sein sollte, um es für kirchliche Kommunikationsbemühungen fruchtbar zu machen. 

 
 
4.3. Konkrete Handlungsoptionen 
 
Die konkreten Handlungsoptionen, die ich nun als Reaktion auf die Befunde der Freiburger 
Studie nenne, sind so zu denken, dass sie eingebettet sind in den Prozess eines graduellen 
Übergangs vom bisher bestehenden Kirchenmitgliedschafts- und Kirchensteuersystems hin zu 
kirchlichen Organisationsformen, die sowohl das bisherige System umfassen – vielleicht auf 
der Basis von 10 Millionen Mitgliedern im Jahr 2060 – als auch neuartige Formen, das 
Verhältnis zwischen den Menschen und kirchlichen Organisationen zu gestalten. Die 
folgenden Maßnahmen werden somit nicht kontrastierend als Alternativprogramm zu allem 
präsentiert, was bisher in der Kirche in Geltung steht und geschieht, sondern als praktische 
Impulse, die den künftigen Weg der Kirche als einer Institution im Übergang auf eine gute und 
konstruktive Weise begleiten können. 
 
 
4.3.1 Konsequenter Neuansatz – eine integrale Arbeit mit Kindern, Jugendlichen und jungen 
Erwachsenen 
 
Die Freiburger Studie weist darauf hin, dass die Austrittsneigung bei jungen Erwachsenen am 
stärksten ausgeprägt ist. Noch einmal zur Erinnerung: Bis zum 31. Lebensjahr verlassen über 
25 Prozent eines jeden Jahrgangs die evangelische Kirche. Damit wird deutlich, dass für einen 
großen Teil der evangelischen jungen Erwachsenen die Relevanzfrage in Bezug auf die 
Kirchenmitgliedschaft in ihrer bisherigen Form nicht mehr positiv beantwortet werden kann. 
Egal, ob man nun die Strategie verfolgt, möglichst viele Menschen für die Aufrechterhaltung 
der Kirchenmitgliedschaft zu gewinnen oder auf andere Formen der Beziehungspflege 
zwischen den Menschen und kirchlichen Organisationen zielt: Der Befund ist so oder so 
beunruhigend, weil nicht nur die Relevanz der Kirchenmitgliedschaft nicht vorhanden ist, 
sondern unter Umständen zusätzlich ungute Erfahrungen mit der Kirche in den ersten drei 
Lebensjahrzehnten im Hintergrund der Austrittsentscheidung stehen. Diese Sachlage weist auf 
grundsätzliche Problemstellungen in der kirchlichen Arbeit mit Kindern, Jugendlichen und 
jungen Erwachsenen und legt die Suche nach einem Neuansatz in der Organisation und dem 
Selbstverständnis dieses kirchlichen Handlungsfeldes nahe. 

Der hier unterbreitete Vorschlag für einen solchen Neuansatz besteht in einer integralen 
Arbeit mit Kindern und Jugendlichen. Das Ziel dieses Neuansatzes ist es, die Begegnungen 
und den Weg, den Menschen in den ersten zwei bis drei Lebensjahrzehnten mit der Kirche 
gehen, so zu gestalten, dass er von positiven Erfahrungen und Erlebnissen geprägt ist. Denn 



 8 

nur solche Erfahrungen und Erlebnisse bilden die Basis für ein gutes, nachhaltiges Verhältnis 
zu kirchlichen Organisationen. 

Der Grundgedanke einer integralen Arbeit mit Kindern und Jugendlichen besteht darin, alle 
Ebenen der gemeindlichen Arbeit, auf denen es Veranstaltungen und Angebote für Kinder und 
Jugendliche gibt, als Gesamtheit zu sehen und die unterschiedlichen Ebenen miteinander in 
Beziehung zu setzen. Mit der Gesamtheit aller Ebenen ist die Arbeit mit den Kindern und 
Familien in Kindertagesstätten, der Religionsunterricht in der Grundschule, die 
Konfirmandenarbeit, ggf. Kinder- und Jugendchorarbeit, Religionsunterricht in 
weiterführenden Schulen und Formen der Jugendarbeit nach der Konfirmation gemeint.  

Im kirchlichen Alltag auf der Ebene konkreter Gemeinden gibt es der Sache nach bestimmt 
schon zahlreiche Beispiele für das, was hier integrale Arbeit mit Kindern und Jugendlichen 
genannt wird. Auf der Ebene kirchlicher Organisationsstrukturen ist das bislang dagegen 
letztlich noch gar nicht im Blick. Worin liegt das Problem? Auf der kirchlichen 
Organisationsebene wird die Arbeit mit Kindern und Jugendlichen nicht als Gesamtheit, nicht 
als Gesamtphänomen betrachtet. Stattdessen ist sie segmentiert und wird aus je 
unterschiedlichen Organisationsperspektiven wahrgenommen. So wird die Arbeit in den 
Kindertagesstätten aus diakonischer Perspektive betrachtet und liegt in Landeskirchenämtern 
und Oberkirchenräten meist in der Zuständigkeit eines Referates für Diakonie. Die Arbeit mit 
Kindern im Religionsunterricht liegt meist in der Verantwortung eines Referates für Bildung. 
Die Konfirmandenarbeit gehört zu den pastoralen Kerntätigkeiten und wird oft von einem 
Personalreferat verantwortet. Für die Jugendarbeit schließlich sind meist 
Landesjugendpfarrämter zuständig. 

Das Problem dieser organisatorischen Segmentierung der kirchlichen Arbeit mit Kindern 
und Jugendlichen besteht darin, dass in die Arbeit mit Kindern und Jugendlichen ganz 
unterschiedliche Teilinteressen – je nach Zuständigkeit – eingetragen werden, die im besten 
Fall nicht auf einander abgestimmt sind und im schlimmsten Fall sogar miteinander in 
Spannung stehen. Das Ergebnis ist eine versäulte Organisationsstruktur, die zwar klar die 
jeweiligen Teilinteressen der beteiligten kirchlichen Referate erkennen lässt, letztlich aber die 
Kinder und Jugendlichen in ihren sozialen und lebensweltlichen Bezügen nicht so recht im 
Blick hat. 

Gerade um Kindern und Jugendlichen in der Kirche einen Raum zu bieten, in dem sie ihr 
Verhältnis zur Kirche auf je eigene Weise positiv gestalten können, wäre es wünschenswert, 
wenn die Arbeit mit Kindern und Jugendlichen kirchlich nicht mehr segmentiert -versäult 
organisiert würde, sondern zum Beispiel von einem landeskirchlichen Referat für die Arbeit 
mit Kindern und Jugendlichen, das dann für alle Arbeitsbereiche zuständig ist, bei denen es 
um die Arbeit mit Kindern und Jugendlichen geht. Auf diese Weise könnten in den Gemeinden 
faktisch bereits praktizierte integrale Ansätze der Arbeit mit Kindern und Jugendlichen besser 
gefördert werden und noch mehr Jugendlichen Gelegenheiten geboten werden, bei denen sie 
positive Erfahrungen mit der Kirche machen könnten.2 

 
 

4.3.2 Service- und bedürfnisorientierte Kasualpraxis 
 
Die Kasualien sind nach wie vor die gottesdienstlichen Gelegenheiten, bei denen die Menschen 
am häufigsten in einen konkreten Kontakt mit kirchlichen Organisationen und deren 
Mitarbeitenden kommen. Neben den grundsätzlichen Erfahrungen, die Menschen in den ersten 
Lebensjahrzehnten mit der Kirche machen, sind es die Erlebnisse im Zusammenhang mit 
Kasualien, die über das Verhältnis zur Kirche und deren Relevanz im eigenen Leben 
entscheiden. Wer im Zusammenhang mit Kasualien gute Erfahrungen mit der Kirche macht, 
kann für sich sehr klar beantworten, warum er oder sie die Kirche durch die Aufrechterhaltung 

                                                 
2 Vgl.  Gerald Kretzschmar,  Die Generation Lobpreis im Kontext moderner Kirchenbindung –  

Kirchentheoretische Impulse und praktische Konsequenzen, in: Tobias Faix u.a.,  Evangelisch 

Hochreligiöse im Diskurs, Stuttgart 2020, 152 -155.  



 9 

der Kirchenmitgliedschaft oder durch auf eine andere Weise unterstützt. Um solche positiven 
Erfahrungen zu ermöglichen bedarf es einer konsequent service- und bedürfnisorientierten 
Kasualpraxis. Natürlich wird an vielen Stellen bereits in einem solchen Sinn gearbeitet und 
auch viel geleistet. Aber es gibt auch Phänomene, die darauf hindeuten, dass in Sachen 
Service- und Bedürfnisorientierung mehr getan werden kann. Phänomene, an denen das 
abzulesen ist, liegen zum Beispiel im Bereich der Bestattungspraxis, aber auch auf dem Feld 
kirchlicher Trauungen. Hier ist nun schon seit längerer Zeit zu erleben, dass außerkirchliche 
Anbieter mit hoher Professionalität und Expertise Leistungen anbieten, die Menschen von 
einer kirchlichen Begleitung im Trauerfall oder bei der Eheschließung absehen lassen. 

Natürlich kann diese Entwicklung vielfältige Gründe haben, die nicht zwangsläufig etwas 
mit der Kirche und ihren Angeboten zu tun haben. Trotzdem sollte die Kirche auf dem Feld 
der Kasualien schauen, was sie in Bezug auf Service- und Bedürfnisorientierung besser 
machen kann. Es kommt einfach noch zu oft vor, dass Menschen wegen einer Kasualie mit der 
Kirche Kontakt aufnehmen wollen, sich diese Kontaktaufnahme aber als kompliziert erweist. 
Ist der Kontakt schließlich zustande gekommen, kann es passieren, das die kirchlichen 
Ansprechpartner die Anliegen ihres Gegenübers eher bürokratisch-rechtlich und 
problematisierend aufnehmen, statt sie als positive Hinwendung zur Kirche zu begreifen, 
hinter der der Wunsch steht, an einem wichtigen Punkt im Leben von der Kirche begleitet zu 
werden. 

An einzelnen Stellen im Bereich der bundesdeutschen Landeskirchen gibt es bereits 
Versuche, sogenannte Kasualagenturen einzurichten. 3  Sie sollen zum einen eine 
niedrigschwellige und unkomplizierte Kontaktaufnahme mit der Kirche ermöglichen. Und zum 
anderen ist man dort darauf bedacht, die Anliegen der Kontaktsuchenden nicht bürokratisch-
problematisierend aufzunehmen, sondern zielgerichtet Angebote zu unterbreiten, wie die 
jeweiligen Anliegen tatsächlich aufgenommen und realisiert werden können. Im Kontakt mit 
den Menschen steht hier die Ermöglichung und nicht die Verunmöglichung im Vordergrund, 
an deren Ende den Menschen kirchlicherseits unter Umständen etwas angeboten wird, wonach 
sie gar nicht gefragt haben und das sie auch nicht wollen. Die Einrichtung von Kasualagenturen 
sollte aus diesem Grund in allen Landeskirchen angegangen werden.  

Neben der Einrichtung von Kasualagenturen sollte bei Pfarrerinnen und Pfarrern sowie auch 
in Kirchenvorständen und Presbyterien dafür geworben werben, viel weitgehender als bisher 
auf individuelle Gestaltungswünsche bei Taufen, Trauungen und Beerdigungen einzugehen. 
Das sollte sich zum Beispiel auf Fragen nach dem Ort, der gottesdienstlichen Beteiligung 
weiterer Personen über Pfarrerinnen und Pfarrer hinaus, der musikalischen Gestaltung, der 
Einbindung von Ritualen oder Symbolhandlungen und vieles mehr beziehen. Im Rahmen einer 
protestantischen Gottesdiensttheologie ist diesbezüglich noch viel mehr möglich, als zum Teil 
heute schon praktiziert wird. Und das, ohne das protestantische Profil eines Gottesdienstes zu 
verwässern. 

Wichtig, um Phänomene der Kirchenbindung positiv zu verstärken, wäre auch die 
Überlegung, Beerdigungen, Trauungen, Ehejubiläen, Jubelkonfirmationen und andere kasuelle 
gottesdienstliche Angebote allen Interessierten anzubieten, ganz unabhängig davon, ob sie 
Mitglied in der Kirche sind oder nicht. Wird das Interesse an einem Kasualangebot  geäußert, 
handelt es sich schließlich um nicht mehr und nicht weniger als eine positiv orientierte 
Kontaktaufnahme mit der Kirche und damit um ein positives Kirchenbindungsphänomen. 
Dieses sollte die Kirche nicht zurückweisen. 
 

 

                                                 
3 Eine Vorreiterrol le kommt diesbezüglich der bayerischen Landeskirche zu; vgl.  dazu Elke 

Wewetzer/Jörg Hammerbacher, Brauchen wir eine kirchl iche »Kasualagentur«? Überlegungen einer 

Arbeitsgruppe des Großstadtdekanats Nürnberg in der Evangelisch -lutherischen Kirche in Bayern, in: 

Ulr ike Wagner-Rau/Emil ia Handke (Hg.),  Provoziert e Kasualpraxis.  R ituale in Bewegung,  Stuttgart 2019,  

111-118 und Ursula Roth, Service-Hotline, PR-Büro, Pastoralagentur, Kompetenzzentrum. Ein kritischer 

Kommentar zur Idee einer Kasualagentur,  in: Wagner -Rau/Handke,  Kasualpraxis,  119-130.  



 10 

4.3.3 Die Vielfalt des gottesdienstlichen Lebens nutzen – Wider die paralysierende Fixierung auf 
den Sonntagsgottesdienst 
Neben den klassischen und neuen Kasualien zählen aber auch alle anderen Gottesdienste zu 
den Gelegenheiten, bei denen Menschen im Alltag Erfahrungen mit der Kirche machen. Diese 
Erfahrungen entscheiden in einem nicht unerheblichen Maß darüber, wie sich die 
Kirchenbindung der Menschen gestaltet. Bei diesem Impuls ist es wichtig, den Blick nicht nur 
auf den agendarischen Sonntagsgottesdienst zu richten. Schließlich ist dieser in einem immer 
breiter werdenden Spektrum weiterer gottesdienstlicher Veranstaltungen zu sehen, die jeweils 
in ganz unterschiedlichen Kontexten und bezogen auf je eigene Zielgruppen stattfinden. Neben 
den im vorigen Abschnitt thematisierten Gottesdiensten im Zusammenhang mit Kasualien 
finden sich in diesem breiten gottesdienstlichen Spektrum Krabbelgottesdienste, 
Kindergottesdienste, verschiedene Familiengottesdienstformate – gegebenenfalls im Kontakt 
mit kirchlichen Kindertagesstätten –, Gottesdienste im schulischen Kontext, 
Jugendgottesdienste, diverse musikalische Gottesdienste, Andachtsformate im Alltag oder 
auch zu bestimmten kirchenjahreszeitlichen Gelegenheiten, gemeinwesenorientierte 
Gottesdienste zu Stadtteil- oder Dorffesten, mit der freiwilligen Feuerwehr oder Vereinen und 
so weiter. 

In den vergangenen 30 Jahren hat sich das Spektrum gottesdienstlicher Formate 
kontinuierlich erweitert. Wo dieses wachsende Möglichkeitsspektrum bewusst 
wahrgenommen wird und vor Ort entsprechend vielfältige gottesdienstliche Veranstaltungen 
angeboten werden, können Menschen in dem Kernbereich kirchlichen Handelns schlechthin 
positive Erfahrungen mit der Kirche machen und ihre je individuelle Kirchenbindung positiv 
plausibilisieren. 

Das wird um so besser gelingen, je konsequenter gottesdienstliche Veranstaltungen von der 
Zielgruppe her konzipiert werden, auf die sie sich beziehen. Um ein vielfältiges und 
zielgruppenorientiertes gottesdienstliches Angebot auf dem Gebiet einer oder mehrerer 
Kirchengemeinden realisieren zu können, bietet es sich an, die gottesdienstlichen 
Veranstaltungen nach dem Vorbild eines Spielplans zu terminieren und zu arrangieren. An 
welchen Orten, zu welchen Zeiten, für welche Zielgruppen und mit welchen 
Kooperationspartnern sollen zum Beispiel im Laufe des kommenden halben Jahres welche 
gottesdienstlichen Veranstaltungen stattfinden? So kann die Leitfrage, von der die Konzeption 
eines breit angelegten Gottesdienstplanes ausgeht, lauten. Die konzeptionelle Arbeit wird 
qualitativ um so hochwertiger sein, je mehr sie nicht von Pfarrerinnen und Pfarrern alleine 
vorgenommen, sondern zum Beispiel zusammen mit Presbyterien und Kirchenvorständen 
angegangen wird. 

In Bezug auf den agendarischen Sonntagsgottesdienst wird es wichtig sein, ihn nicht mehr 
als den vermeintlichen Hauptgottesdienst für die ganze Gemeinde zu betrachten. Auch der 
agendarische Gottesdienst am Sonntagmorgen ist eine Zielgruppenveranstaltung: Und zwar 
für ältere Herrschaften, die ganz spezifische gestalterische und ästhetische Erwartungen und 
Bedürfnisse mitbringen, auf die bei der Vorbereitung und Durchführung dieser Gottesdienste 
genauso wie im Fall aller anderen Gottesdienstformate und Zielgruppen gewissenhaft 
eingegangen werden sollte. In dem Augenblick, in dem an der Zentralstellung des 
agendarischen sonntäglichen Normalgottesdienstes festgehalten wird und alles um die Frage 
kreist, wie es gelingen kann, möglichst viele, ganz unterschiedliche Menschen zum Besuch 
dieses Gottesdienstes zu bewegen, stellt sich der Zustand einer Selbstparalysierung aller 
Beteiligten ein. Die faktisch gegebenen Möglichkeiten des gottesdienstlichen Lebens zur 
Stärkung positiver Kirchenbindungsformen können dann nicht fruchtbar gemacht werden.  

 
 

4.3.4 Partikularmitgliedschaften ermöglichen 
 
Nun zur finanziellen Seite. Welche Möglichkeiten der Finanzierung des kirchlichen Lebens 
könnten neben oder an die Stelle des bisherigen Finanzierungsmodells treten? 



 11 

Auf der Suche nach neuen Finanzierungsformen für die kirchliche Arbeit ist es hilfreich, 
bei der Problemkonstellation des bisherigen Kirchensteuersystems anzusetzen. Diese ist vor 
allem dadurch gekennzeichnet, dass immer weniger Menschen für sich eine plausible Antwort 
auf die Frage finden, warum sie eine Fülle kirchlicher Arbeitsfelder, Angebote und 
Veranstaltungen finanzieren sollen, die sie selbst gar nicht in Anspruch nehmen 
beziehungsweise deren Nutzen sich für das eigenen Leben nicht erschließt oder die womöglich 
sogar abgelehnt werden. Im Kern des Problems steht letztlich die Relevanzfrage. Viele 
Menschen können sie je für sich nicht in dem Maß positiv beantworten, dass sie die 
Kirchenmitgliedschaft und die damit einhergehenden Kirchensteuerzahlungen 
aufrechterhalten. 

Vor dem Hintergrund dieser Problemkonstellation könnte es sich lohnen, über Alternativen 
zu der bislang einzig möglichen Form der pauschalen Mitgliedschaft in der Kirche 
nachzudenken. Eine solche Alternative kann im Angebot sogenannter kirchlicher 
Partikularmitgliedschaften bestehen. Denkbar sind Mitgliedschaften in kirchlichen 
Organisationen, Einrichtungen oder Körperschaften, die in Bezug auf die Kirchenbindung der 
Menschen eine bedeutende Rolle spielen. Beispielsweise können sich solche Mitgliedschaften 
auf die Kirchengemeinde beziehen, in deren Gebiet man wohnt oder der man sich aus 
biografischen oder anderen Gründen verbunden weiß. Falls ein Kirchengebäude besonders 
bindungsrelevant ist, kann auch die Mitgliedschaft im Kirchbauverein dieses Gebäudes 
möglich sein. Genauso vorstellbar ist die Mitgliedschaft in diakonischen Einrichtungen wie 
Altenheimen, Hospizen oder Diakoniezentren. Aber auch andere Einrichtungen, Institutionen, 
Vereine und Organisationen sind in dieser Reihe vorstellbar: Fördervereine für Kirchenmusik 
in einer Gemeinde oder kirchlichen Region, Fördervereine für die Arbeit mit Kindern und 
Jugendlichen, Jugendzentralen, Initiativen im Bereich der Seniorenarbeit, evangelische 
Akademien, Trägervereine für kirchliche Friedhöfe und vieles mehr. 

Entscheidend ist an der Idee kirchlicher Partikularmitgliedschaften zweierlei: Zum einen 
ergibt sich die Plausibilität und Relevanz der Mitgliedschaft nahezu automatisch, indem den 
Menschen ganz konkrete Orte, Personen, Veranstaltungen und Inhalte vor Augen stehen, die 
sie mit ihren finanziellen Beiträgen unterstützen. Das heißt, dass der größte Teil des gezahlten 
Mitgliedsbeitrags der Einrichtung, der Organisation oder dem Verein, den man unterstützen 
möchte, zugutekommt. 

Zum anderen ist bei einer Partikularmitgliedschaft wichtig zu verdeutlichen, dass ein 
gewisser Teil des Mitgliedsbeitrages an übergeordnete kirchliche Stellen weitergegeben wird. 
Das ist notwendig, um die infrastrukturellen Bedingungen zu finanzieren, die gegeben sein 
müssen, dass die Einrichtung, die Organisation oder der Verein, zu der oder dem die 
Partikularmitgliedschaft besteht, überhaupt arbeits- und handlungsfähig ist. Konkret geht es 
dabei um Stellen im Bereich der Ausbildung des Personals, des Personalmanagements und der 
Verwaltung. 

In der Summe verbindet sich mit der Idee eines Systems kirchlicher 
Partikulargemeinschaften die Hoffnung, möglichst vielen Menschen einen Modus der 
Kirchenmitgliedschaft anzubieten, bei dem sich die Relevanzfrage ganz unmittelbar erschließt 
und gleichzeitig Finanzmittel akquiriert werden, die der Finanzierung übergeordneter  
kirchlicher Infrastrukturaufgaben dienen 

 
 

4.3.5 Mit der Politik die Option einer allgemeinen Kultursteuer prüfen 
 
Ein zweiter Vorschlag zur künftigen Finanzierung des kirchlichen Lebens kann die Idee von 
Partikularmitgliedschaften ergänzen oder auch eine Alternative dazu bieten. So wird in letzter 
Zeit immer wieder einmal die Einführung einer allgemeinen Kultursteuer (zum Teil auch 
Mandatssteuer genannt) ins Gespräch gebracht. Eine solche Steuer existiert beispielsweise 
bereits in Italien, Spanien und Ungarn. Ihr Kerngedanke besteht darin, dass sich alle 
steuerpflichtigen Bürgerinnen und Bürger eines Landes an der Finanzierung des kulturellen 
oder religiösen Lebens beteiligen. Im Gegenteil zur Kirchensteuer in der Bundesrepublik kann 



 12 

man sich der Zahlung der Kultursteuer etwa durch einen Kirchenaustritt nicht entziehen. Was 
jedoch möglich ist, ist die Wahl der Institutionen, Organisationen oder Verbände aus einer 
Liste mit staatlich anerkannten Zuwendungsempfängern frei vorzunehmen. Wer nicht einzelne 
Empfänger auswählen möchte, kann die Steuer natürlich auch pauschal entrichten und den 
Finanzbehörden die Verteilung der Steuereinnahmen überlassen. 

In Zeiten, in denen sich immer mehr Menschen die Plausibilität der Kirchensteuer in der 
vertrauten Form nicht mehr erschließt, ist die Kultursteuer eine bedenkenswerte Alternative.  

Der generelle Vorteil der Kultursteuer besteht darin, dass die Menschen bei der Wahl der 
Empfänger als selbstbestimmte Akteure gefragt sind. Jede und jeder kann für sich die Frage 
klären, welche persönliche Relevanz sie oder er der Existenz und den Aktivitäten der 
steuerempfangenen Organisation beimisst. Im günstigen Fall kann das für die Kirche so 
ausgehen, dass die Zahlungen, die sie im Rahmen der Kultursteuer erhält, auf der Grundlage 
einer geklärten Relevanzfrage seitens der Steuerpflichtigen erfolgt.  

Noch weiter kann die persönliche Relevanz einer Steuerzahlung an die Kirche gesteigert 
werden, wenn die Kirche auf einer Liste potentieller Zuwendungsempfänger der Kultursteuer 
nicht pauschal als Organisation gelistet ist, sondern ausdifferenziert in Teilorganisationen. 
Damit kann das Problem des bisherigen Kirchensteuerverfahrens, nämlich eine pauschale 
Unterstützung vielfältiger Handlungsfelder, zu denen man in den wenigsten Fällen einen 
persönlichen Bezug hat, gemildert werden. Die Steuerzahlung zugunsten kirchlicher 
Teilorganisationen, beispielsweise einer örtlichen Kirchengemeinde, eines Kirchenbezirks, 
diakonischer Organisationen oder für dieses Steuerverfahren neu zu konzipierender 
Organisationseinheiten, bietet den Steuerzahlerinnen und -zahlern die Möglichkeit, besser 
nachvollziehen zu können, welche Form der kirchlichen Arbeit genau unterstützt wird. Der 
persönliche Bezug zu der geförderten kirchlichen Arbeit wäre transparent.  

 
 

4.3.6 Die Menschen als Persönlichkeiten ernst nehmen 
 
Vielleicht erwecken die hier vorgestellten Handlungsvorschläge den Eindruck, sich zu 

einseitig auf die eher taktische Frage zu konzentrieren, wie möglichst viele Menschen auch in 
Zukunft dazu bewegt werden können, das kirchliche Leben zu unterstützen. Sollte dieser 
Eindruck tatsächlich im Raum stehen, wäre das allerdings ein großes Missverständnis. 
Natürlich werden die Menschen das kirchliche Leben in Zukunft nur finanziell unterstützen, 
wenn sie das, was die Kirche vertritt und was sie in vielfältigen Praxisformen verkörpert, mit 
einer persönlichen Relevanz versehen können. Doch die finanzielle Unterstützung ist nur eine 
Seite der Medaille. Die zweite Seite dieser Medaille ist demgegenüber viel wichtiger: Nur, 
wenn Menschen dem, was die Kirche sagt und tut, eine persönliche Relevanz beimessen 
können, kann die Botschaft, für die die Kirche steht, im Leben der Menschen ankommen. Nur 
dann geschieht Kirche. Wo Menschen im Kontakt mit der Kirche spüren, dass sie  mit ihren 
Bedürfnissen und mit ihren je eigenen Formen der Kirchenbindung wahr- und ernstgenommen 
werden,  da existiert die Kirche als Gemeinschaft der Persönlichkeiten und damit als Raum, 
für den jede und jeder eine Antwort darauf geben kann, wie er oder sie das Evangelium der 
befreienden Liebe Gottes in der Kirche ganz konkret erlebt. Je mehr kirchliche Organisationen 
ihre Arbeit im Sinne einer als Gemeinschaft der Persönlichkeiten verstandenen Kirche 
gestalten, so meine Überzeugung, desto optimistischer werden sie der Zukunft entgegensehen 
können. 


